
   

Falsafah Ibadah Puasa: Upaya Pembentukan dan Penguatan Pengendalian 

Diri di Era Modern 

 

 

Nabila Farhana Sabir1, Mustika Nur Srikandi2, Kurniati3 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

e-mail Correspondent: 110200124009@uin-alauddin.ac.id , 210200124012@uin-alauddin.ac.id 3Kurniati@uin-
alauddin.ac.id 
 
Received: 03-08-2025              Revised: 06-09-2025               Accepted: 22-10-2025 

Info Artikel Abstract 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Keywords: fasting, self-
control, Islamic philosophy, 
spirituality, modern era. 
 

This study aims to explore deeply the essence of fasting (shaum) in Islam as a 

means of developing and strengthening self-control amid the challenges of 

modern life. Fasting is not only a ritual act of refraining from food and drink, 

but also a spiritual practice that trains individuals to control desires, develop 

patience, sincerity, and cultivate moral awareness. This research employs a 

qualitative descriptive approach with a library research method. Data were 

obtained from primary sources such as the Qur'an, Hadith, and both classical 

and contemporary Islamic literature, as well as secondary sources including 

books, journals, and scholarly articles relevant to the topic. The data were 

analyzed using content analysis to interpret the philosophical and theological 

values of fasting in shaping human character. The findings indicate that fasting 

plays a fundamental role in enhancing individual self-control, both spiritually 

and socially. It trains individuals to suppress impulsive desires, regulate 

emotions, and maintain a balance between physical needs and spiritual well-

being. In the context of modern society, the values of self-control developed 

through fasting are essential to counteract instant gratification, hedonism, and 

consumerist tendencies that weaken moral integrity. Therefore, fasting can be 

understood as a form of riyadhah ruhaniyah (spiritual exercise) that serves to 

cultivate piety, integrity, and noble character in human life. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk memahami secara mendalam hakikat ibadah 

puasa dalam Islam sebagai sarana pembentukan dan penguatan pengendalian 

diri di tengah tantangan kehidupan modern. Puasa tidak hanya dipandang 

sebagai kewajiban ritual untuk menahan lapar dan haus, tetapi juga sebagai 

proses spiritual yang melatih manusia mengendalikan hawa nafsu, 

menumbuhkan kesabaran, keikhlasan, dan kesadaran moral. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Data diperoleh dari sumber primer berupa Al-

    E-ISSN: 3089-1973 

DOI: https://doi.org/10.71242/0yqjn912 
Journal Homepage: https://journal.salahuddinal-ayyubi.com/index.php/ALJSI/issue/view/39 
Vol: 2 Issue (1) 2025 

mailto:110200124009@uin-alauddin.ac.id
mailto:210200124012@uin-alauddin.ac.id
mailto:3Kurniati@uin-alauddin.ac.id
mailto:3Kurniati@uin-alauddin.ac.id
https://doi.org/10.71242/0yqjn912


Nabila Farhana Sabir1, Mustika Nur Srikandi2 

 

 
569   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kata kunci: puasa, 
pengendalian diri, 
falsafah Islam, 
spiritualitas, era modern. 

Qur'an, hadis, dan literatur keislaman klasik maupun kontemporer, serta 

sumber sekunder berupa buku, jurnal, dan artikel ilmiah yang relevan. Analisis 

data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis) untuk menafsirkan 

nilai-nilai filosofis dan teologis puasa dalam pembentukan karakter. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa ibadah puasa memiliki fungsi mendasar dalam 

menumbuhkan kemampuan pengendalian diri individu, baik dari segi spiritual 

maupun sosial. Puasa melatih manusia menahan keinginan sesaat, 

mengendalikan emosi, serta menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmani 

dan rohani. Dalam konteks modern, nilai-nilai pengendalian diri yang 

ditanamkan melalui puasa menjadi sangat penting untuk melawan budaya 

instan, hedonisme, dan perilaku konsumtif yang melemahkan moralitas 

manusia. Dengan demikian, puasa dapat dipahami sebagai mekanisme 

pendidikan jiwa (riyadhah ruhaniyah) yang berperan membentuk manusia 

bertakwa, berintegritas, dan berakhlak mulia. 

 

Pendahuluan 

Secara etimologi, puasa berasal dari kata shaum dalam bahasa Arab yang sepadan dengan 

imsak, yang berarti menahan atau mengendalikan diri. Sedangkan dalam istilah syariat, puasa 

diartikan sebagai upaya menahan diri dari makan, minum, hubungan suami istri, serta segala hal 

yang membatalkan ibadah puasa, dimulai sejak terbit fajar hingga terbenam matahari.1  Selain itu, 

puasa berfungsi sebagai sarana untuk mengendalikan hawa nafsu dan menjauhkan diri dari perilaku 

yang melanggar ajaran agama. Ibadah puasa bukan sekadar menahan lapar dan haus, tetapi 

merupakan latihan spiritual sekaligus moral yang menuntut pengendalian diri terhadap berbagai 

dorongan nafsu, baik fisik, emosional, maupun social. Ibadah puasa mendidik seseorang untuk 

memiliki keikhlasan, kedisiplinan, kewaspadaan diri, tanggung jawab, kejujuran, serta rasa malu 

karena senantiasa merasa berada dalam pengawasan Allah SWT. Hal ini diperkuat dalam firman 

Allah SWT dalam surah Al Baqarah ayat 183: 

يَامَُ عَليَْكُمَُ كُتِبََ آمَنوُا الَّذِينََ أيَُّهَا يَا تتََّقوُنََ لعََلَّكُمَْ قبَْلِكُمَْ مِنَْ الَّذِينََ عَلَى كُتِبََ كَمَا الص ِ  

“Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang 

sebelum kamu agar kamu bertakwa.” 

Pada bagian akhir ayat diatas menjelaskan bahwa hikmah utama dari puasa, yakni 

menumbuhkan takwa. Takwa berarti kesadaran diri untuk taat kepada Allah dan menjauhi 

larangan-Nya. Dengan menahan diri dari makan, minum, dan hawa nafsu, seseorang belajar untuk 

mengendalikan diri dari segala bentuk godaan duniawi. Berdasarkan hasil berbagai penelitian 

mengungkap bahwa puasa Ramadhan mampu menumbuhkan kedisiplinan pribadi, daya tahan 

emosional, dan ketenteraman spiritual.2 Melalui proses menahan lapar, haus, serta berbagai 

dorongan hawa nafsu, seseorang dilatih untuk mengelola keinginan dan mengendalikan emosi 

dengan lebih bijak. Puasa juga membiasakan individu untuk lebih sadar terhadap tindakan dan 

ucapan, sehingga terbentuk karakter yang sabar, tenang, dan penuh pengendalian diri.  

Menurut Akan, M., Kurnaz, S., & Ozturk, M. dalam literaturnya menyatakan bahwa dengan 

membatasi diri dari berbagai kesenangan duniawi, seseorang dapat merasakan kedamaian batin dan 

 
1Husnul Hidayati, “Riyadhah of Fasting as Self-Control Educational Model for Achieving Physiological Needs,” 
Millah: Journal of Religious Studies 20, no. 1 (2020): 111–34, https://doi.org/10.20885/millah.vol20.iss1.art5. 
2Nour Amin Elsahoryi et al., “Impact of Ramadan Fasting on Mental Health, Body Composition, Physical Activity, 
and Sleep Outcomes Among University Students,” Healthcare (Switzerland) 13, no. 6 (2025): 1–18, 
https://doi.org/10.3390/healthcare13060639. 



Falsafah Ibadah Puasa: Upaya Pembentukan dan Penguatan Pengendalian Diri di Era Modern 

 

 
570   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

kestabilan emosi yang memperkuat kemampuan dalam mengendalikan diri dari tekanan serta stres 

kehidupan sehari-hari dengan melalui meditasi seperti puasa.3 Manusia belajar untuk mengatur diri, 

menahan keinginan yang bersifat sesaat, dan memusatkan hati pada nilai-nilai kesabaran, 

keikhlasan, serta kesadaran diri. Dalam konteks kehidupan modern yang sarat distraksi dan godaan, 

praktik puasa menjadi sarana efektif untuk menyeimbangkan kehidupan jasmani dan rohani, serta 

memperkuat karakter disiplin dan keteguhan moral individu. Walaupun puasa memiliki banyak 

manfaat bagi kesehatan jasmani maupun pembentukan kepribadian, pada kenyataannya tidak 

semua orang mampu menahan diri dari perilaku yang kurang baik. Masih banyak yang menjalankan 

puasa hanya sebagai rutinitas, tanpa benar-benar memahami nilai spiritualnya sebagai sarana untuk 

memperbaiki moral dan melatih pengendalian diri.4  

Hal ini menunjukkan pentingnya kesadaran batin dan pemahaman makna puasa secara 

mendalam agar ibadah ini tidak sekadar menjadi formalitas. Tanpa penghayatan spiritual dan 

refleksi diri yang tulus, tujuan utama puasa sebagai latihan untuk menumbuhkan kesabaran, 

keikhlasan, dan pengendalian hawa nafsu tidak akan tercapai. Penelitian ini bertujuan untuk 

memahami secara mendalam bagaimana ibadah puasa dapat berperan sebagai sarana dalam 

membentuk kepribadian dan meningkatkan kemampuan pengendalian diri individu. Melalui kajian 

ini, diharapkan dapat ditemukan hubungan antara pelaksanaan puasa dengan proses pembinaan 

moral, kedisiplinan, serta kemampuan mengelola emosi dalam kehidupan sehari-hari. Adapun 

manfaat penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan wawasan 

keislaman, khususnya dalam bidang pendidikan akhlak dan pembinaan karakter umat. Selain itu, 

hasil penelitian ini juga diharapkan dapat menjadi rujukan bagi masyarakat agar memaknai puasa 

bukan hanya sebagai kewajiban ritual, melainkan sebagai proses pembentukan diri menuju pribadi 

yang lebih sabar, terkendali, dan berakhlak mulia. Penelitian mengenai hubungan antara puasa dan 

pengendalian diri umumnya menunjukkan bahwa praktik ini berperan penting dalam membentuk 

stabilitas emosi dan pola perilaku seseorang. Akan dkk. (2023), misalnya, menemukan bahwa 

aktivitas berpuasa dapat meningkatkan ketenangan psikologis serta membantu individu 

mengendalikan dorongan impulsif melalui proses menahan diri yang berlangsung sepanjang 

Ramadan.5 Temuan tersebut mengisyaratkan bahwa puasa tidak hanya terkait dengan aspek ritual, 

tetapi turut berperan dalam meredam reaksi emosional dan memperkuat ketenangan batin. 

Sementara itu, penelitian Fauziyah (2021) melihat puasa dari sudut pandang riyāḍah atau 
latihan spiritual. Ia menekankan bahwa puasa merupakan sarana pembiasaan diri untuk 
mengontrol hawa nafsu, mengatur perilaku, dan menumbuhkan kesadaran moral.6Dengan kata 
lain, puasa menjadi proses yang membentuk kedisiplinan batin secara bertahap sehingga 
memengaruhi perkembangan karakter seseorang. Berbeda dari dua penelitian tersebut, penelitian 
saya tidak hanya menyoroti dampak puasa, tetapi mencoba menelusuri bagaimana proses 
pengendalian diri itu terbentuk selama seseorang menjalankan puasa. Fokus saya terletak pada 
dinamika internal mulai dari munculnya kesadaran diri, pengelolaan perilaku, pembentukan 

 
3 Mustafa Akan et al., “The Effect of Ramadan Fasting on Mental Health and Some Hormonal Levels in Healthy 
Males,” The Egyptian Journal of Neurology, Psychiatry and Neurosurgery, 2023, https://doi.org/10.1186/s41983-023-00623-
9. 
4 Nur Indah Rahmawati, “Terapi Jiwa Dan Pembentukan Sikap Positif “Wara’ “ Melalui Puasa Sunnah,” 
KONSELING EDUKASI “Journal of Guidance and Counseling” 1, no. 1 (2017), 
https://doi.org/10.21043/konseling.v1i1.4433. 
5 Akan et al., “The Effect of Ramadan Fasting on Mental Health and Some Hormonal Levels in Healthy Males.” 
6 Siti Fauziyah, “Impact of Fasting as Riyadhah on Self-Control Among Islamic Boarding School Students in 
Yogyakarta,” Millah: Journal of Religious Studies 20, no. 2 (2021): 301–26, 
https://doi.org/10.20885/millah.vol20.iss2.art5. 



Nabila Farhana Sabir1, Mustika Nur Srikandi2 

 

 
571   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

disiplin, hingga penguatan keteguhan moral. Pendekatan ini penting terutama dalam konteks 
kehidupan modern yang dipenuhi distraksi dan pola serba instan. Dengan demikian, penelitian saya 
berupaya menghadirkan pemahaman yang lebih menyeluruh mengenai mekanisme pengendalian 
diri, bukan sekadar menggambarkan pengaruh puasa terhadap kelompok tertentu. 
Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang berfokus pada upaya menggali makna mendalam serta nilai 

filosofis ibadah puasa sebagai sarana pembentukan dan penguatan pengendalian diri di era modern. 

Melalui pendekatan filosofis dan teologis-normatif, penelitian ini menelaah hakikat puasa secara 

rasional dengan mengeksplorasi dimensi-dimensi moral, spiritual, dan etis yang terkandung di 

dalamnya, sekaligus menelusuri dasar-dasar normatifnya sebagaimana termaktub dalam Al-Qur’an 

dan hadis. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami puasa bukan hanya sebagai 

kewajiban ritual, tetapi sebagai sistem pendidikan spiritual yang memiliki implikasi luas bagi 

perkembangan karakter manusia.7 

Sumber data dalam penelitian ini bersumber dari dua kategori utama, yaitu literatur primer 

dan sekunder. Literatur primer mencakup Al-Qur’an, hadis, serta karya-karya ulama klasik dan 

kontemporer yang secara khusus membahas ibadah puasa dan konsep pengendalian diri. Literatur 

primer ini menjadi fondasi utama dalam memahami kerangka normatif dan filosofis puasa, karena 

memuat ajaran dasar yang otoritatif tentang tujuan, hikmah, dan nilai spiritual di balik praktik 

ibadah tersebut. Karya ulama terdahulu maupun pemikir Islam modern turut memberikan 

perspektif yang kaya, baik dalam bentuk penafsiran tekstual maupun analisis kontekstual, sehingga 

membuka ruang bagi pemahaman yang lebih luas dan mendalam.8 

Adapun sumber sekunder meliputi buku-buku ilmiah, jurnal penelitian, artikel akademik, 

serta tulisan-tulisan kontemporer yang relevan dengan tema pengendalian diri, spiritualitas, dan 

pendidikan karakter. Sumber-sumber ini berfungsi sebagai pelengkap yang membantu memperluas 

pemahaman melalui kajian teoritis, temuan empiris, dan analisis akademik yang memperkaya sudut 

pandang penelitian. Proses analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi 

(content analysis). Metode ini memungkinkan peneliti untuk menelaah isi literatur secara sistematis 

melalui proses identifikasi, interpretasi, dan klasifikasi konsep-konsep kunci seperti puasa, takwa, 

disiplin diri, dan spiritualitas. Dengan menelusuri makna konseptual dari istilah-istilah tersebut, 

penelitian ini mampu menemukan pola hubungan antara praktik puasa dan proses internalisasi 

nilai-nilai pengendalian diri.9 

Melalui tahapan analisis yang komprehensif ini, penelitian memberikan gambaran 

mendalam mengenai bagaimana puasa berperan sebagai sarana pembentukan karakter dan 

penguatan spiritual manusia modern. Dalam konteks era digital yang sarat dengan distraksi, godaan 

visual, serta tekanan sosial, pemahaman filosofis tentang puasa menjadi semakin relevan sebagai 

fondasi untuk memperkuat ketangguhan mental, kesadaran moral, dan kualitas spiritual individu. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menegaskan nilai ibadah puasa secara teologis, tetapi 

 
7 Daimah Daimah, “Pendidikan Inklusif Perspektif QS. Al-Hujurat Ayat 10-13 Sebagai Solusi Eksklusifisme Ajaran 
Di Sekolah,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 3, no. 1 (2018): 53–65, 
https://doi.org/10.25299/althariqah.2018.vol3(1).1837. 
8 Daimah. 
9 Setyawan Setyawan, “Esensi Perbedaan Redaksi Perintah Membaca Dalam Al-Qur’an,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 7, no. 01 (2022): 45, https://doi.org/10.30868/at.v7i01.2343. 



Falsafah Ibadah Puasa: Upaya Pembentukan dan Penguatan Pengendalian Diri di Era Modern 

 

 
572   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

juga menghadirkan perspektif baru tentang perannya dalam membentuk manusia yang 

berintegritas, berkesadaran diri tinggi, dan mampu mengelola dorongan internal secara lebih bijak.10 

Hasil dan Pembahasan 

A. Falsafah Ibadah Puasa dalam Membentuk dan Memperkuat Pengendalian Diri 

Falsafah ibadah puasa dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai kewajiban ritual untuk 

menahan diri dari makan, minum, dan hubungan suami istri pada waktu tertentu, melainkan 

memiliki makna yang jauh lebih mendalam sebagai proses pembinaan spiritual (riyadhah ruhaniyah). 

Dalam pandangan Islam, puasa merupakan sarana pendidikan jiwa (tazkiyatun nafs) yang bertujuan 

untuk membersihkan hati, menundukkan hawa nafsu, serta mengarahkan manusia menuju 

kesadaran moral dan ketaatan total kepada Allah Swt.11 Hal ini menegaskan bahwa kendali diri 

adalah inti dari ajaran puasa. Praktik ini berfungsi sebagai pendidikan moral yang membantu 

seseorang menahan dorongan negatif, sekaligus menjaga keseimbangan antara kebutuhan duniawi 

dan kepatuhan kepada Allah. Dalam perspektif ini, puasa berperan sebagai mekanisme penyucian 

dan penguatan kontrol diri yang menuntun manusia menuju pribadi yang bertakwa dan 

berintegritas moral tinggi. Landasan utama falsafah ini dijelaskan secara eksplisit dalam firman 

Allah Swt. pada QS. Al-Baqarah [2]: 183: 

يَامَُ عَليَْكُمَُ كُتِبََ آمَنوُا الَّذِينََ أيَُّهَا يَا تتََّقوُنََ لعََلَّكُمَْ قبَْلِكُمَْ مِنَْ الَّذِينََ عَلَى كُتِبََ كَمَا الص ِ  

“Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang 

sebelum kamu agar kamu bertakwa.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan tertinggi puasa bukanlah menahan lapar dan haus 

semata, melainkan pencapaian takwa — keadaan di mana seseorang mampu mengendalikan diri 

dari segala bentuk perbuatan yang dilarang Allah. Menurut Quraish Shihab, ayat tersebut 

menegaskan bahwa takwa adalah kesadaran spiritual yang lahir dari kemampuan seseorang 

menahan dorongan nafsu serta mengontrol diri di bawah kesadaran akan kehadiran Allah 

(muraqabah). Dengan berpuasa, seorang mukmin dididik untuk menjadi hamba yang sadar, 

waspada, dan mampu menata perilakunya secara disiplin.12 Dengan demikian, puasa dapat 

dipahami sebagai sebuah proses pendidikan spiritual yang sangat strategis dalam membentuk 

kesadaran diri dan memperkuat kontrol moral seorang hamba. Melalui praktik menahan diri dari 

makan, minum, dan berbagai hal yang membatalkan ibadah, seseorang dilatih untuk 

mengendalikan dorongan-dorongan internal yang seringkali menjadi sumber perilaku negatif. 

Orang yang benar-benar memahami esensi puasa akan senantiasa berhati-hati dalam bersikap dan 

bertutur kata, serta berupaya menjauhi segala bentuk tindakan yang bertentangan dengan nilai-nilai 

kebaikan. 

Dalam kerangka pemahaman tersebut, puasa tidak dapat dilihat hanya sebagai rangkaian 

kewajiban ibadah yang dijalankan secara rutinitas, melainkan sebagai proses pendidikan batin yang 

mengakar pada upaya menumbuhkan nilai takwa. Melalui puasa, seseorang dilatih untuk mengelola 

hawa nafsu, menahan amarah, serta membatasi dorongan-dorongan yang dapat merusak kualitas 

spiritualnya. Proses pengendalian diri ini membuka kesempatan bagi individu untuk mengenali 

kekurangan dirinya, mengevaluasi perilaku sehari-hari, dan menata kembali akhlaknya menuju 

 
10 E Y Purwanti, “Implementation of Environmental Education Value in Islamic Education (Analysis of Tafsir Al 
Qur’an Surah Al-A’raf Ayat 56-58),” Lisyabab Jurnal Studi Islam Dan Sosial 2, no. c (2021): 161–72, https://lisyabab-
staimas.e-journal.id/lisyabab/article/view/87%0Ahttps://lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/download/87/37. 
11 Hidayati, “Riyadhah of Fasting as Self-Control Educational Model for Achieving Physiological Needs.” 
12 M. Quraisy Shihab, TAFSIR AL-MISHBAHPesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, n.d. 



Nabila Farhana Sabir1, Mustika Nur Srikandi2 

 

 
573   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

pribadi yang lebih baik. Latihan spiritual yang berlangsung selama berpuasa juga memperhalus 

hubungan manusia dengan Tuhan dan sesama. Kesadaran akan pengawasan ilahi semakin 

menguat, sementara empati terhadap penderitaan orang lain menjadi lebih dalam. Dengan 

demikian, puasa berfungsi sebagai media penyucian diri yang membentuk karakter mulia, seperti 

kejujuran, kesabaran, kedermawanan, serta kesungguhan dalam menghindari perbuatan tercela. 

Pada akhirnya, puasa berkontribusi besar dalam membangun pribadi yang matang secara spiritual 

dan etis. Kematangan ini tampak melalui perilaku yang sarat integritas, kemampuan menahan diri 

dari kemungkaran, serta komitmen untuk menjalani kehidupan yang lebih bermakna, sejalan 

dengan nilai-nilai ketaatan dan kebaikan yang diajarkan Islam. 

B. Tantangan Pengendalian Diri Saat Pelaksanaan Ibadah Puasa di Era Modern 

Salah satu tantangan utama yang dihadapi umat Islam dalam menjaga pengendalian diri 

ketika berpuasa adalah budaya kepuasan instan (instant gratification) yang telah menjadi karakter 

masyarakat modern. Pola hidup yang serba cepat membuat manusia terbiasa memperoleh apa pun 

dengan mudah dan segera, tanpa melalui proses menahan diri atau bersabar. Gaya hidup seperti 

ini secara perlahan menjauhkan manusia dari makna sejati puasa yang mengajarkan latihan 

kesabaran dan kemampuan menunda pemenuhan keinginan. Ketika seseorang terbiasa menuruti 

keinginan secara cepat, kemampuan spiritualnya untuk mengendalikan hawa nafsu akan semakin 

lemah. Hal ini sejalan dengan pendapat Sholehati Rofi’ah Jamil yang menjelaskan bahwa pola hidup 

instan menyebabkan manusia kehilangan kemampuan menahan diri dan melemahkan nilai spiritual 

puasa sebagai sarana pembinaan jiwa.13 Budaya instan dalam kehidupan modern menjadi tantangan 

serius karena membuat banyak orang terbiasa mendapatkan sesuatu secara cepat tanpa proses 

pengendalian diri.  

Puasa sebagai latihan rohani sejatinya menuntut kesabaran, ketenangan, dan kemampuan 

menunda pemuasan keinginan, sedangkan budaya instan mendorong manusia untuk mendapatkan 

kepuasan secara cepat tanpa proses refleksi atau pengendalian hawa nafsu. Ketidakseimbangan ini 

menjadikan manusia cenderung terjebak pada pemuasan kebutuhan sesaat dibandingkan dengan 

upaya mendekatkan diri kepada Allah SWT. Selain itu, perkembangan media sosial dan kemajuan 

teknologi digital turut menjadi tantangan yang besar dalam menjaga pengendalian diri selama 

menjalankan ibadah puasa. Melalui media sosial, seseorang dengan mudah terpapar berbagai 

bentuk godaan yang dapat menggugah keinginan duniawi, seperti konten konsumtif, hiburan yang 

berlebihan, serta ungkapan negatif yang dapat memicu emosi. Dalam situasi seperti ini, umat Islam 

dituntut untuk mampu mengontrol pandangan, perkataan, dan penggunaan waktu agar tidak 

terbuang sia-sia. Hal ini menegaskan bahwa pada era digital, makna pengendalian diri dalam puasa 

tidak hanya terbatas pada menahan lapar dan haus, tetapi juga mencakup kemampuan menjaga 

perilaku dari hal-hal yang dapat mengurangi nilai spiritual puasa. Sejalan dengan hal tersebut, Abdy 

Nur Muhammad dan Reski Anggraini menjelaskan bahwa di era digital, individu menghadapi 

tantangan baru berupa godaan visual dan hiburan instan yang menuntut keteguhan spiritual dalam 

menahan diri..14 

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa media sosial bukan hanya ruang interaksi sosial, 

tetapi juga arena ujian spiritual bagi umat Islam, khususnya saat berpuasa. Ketika seseorang 

 
13 Sholehati Rofi’ah Jamil, “Fasting Therapy As Self-Control,” International Journal of Islamic Medicine 2, no. 1 (2021): 
41–46, https://doi.org/10.37275/ijim.v2i1.19. 
14 Volume Number, “Nalar : Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam Puasa Di Era Digital : Relevansi Tasawuf 

Dalam Menghadapi Tantangan Spiritual Kontemporer Fasting in Digital Era : The Relevance of Sufism in Facing 
Contemporary Spiritual Challenges” 9, no. 1 (2025): 78–98, https://doi.org/10.23971/njppi.v9i1.10270. 



Falsafah Ibadah Puasa: Upaya Pembentukan dan Penguatan Pengendalian Diri di Era Modern 

 

 
574   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

berpuasa, ia tidak hanya menahan diri dari makan dan minum, melainkan juga dari perilaku, ucapan, 

dan pikiran yang dapat mengurangi nilai ibadahnya. Namun, di era digital, arus informasi yang 

cepat dan masif membuat individu sulit membatasi diri dari konten yang menggoda hawa nafsu 

atau menimbulkan emosi negatif. Tantangan lain yang turut melemahkan fungsi pengendalian diri 

adalah gaya hidup konsumtif dan berlebihan, terutama selama bulan Ramadan. Alih-alih 

menjadikan puasa sebagai sarana menahan hawa nafsu dan melatih kesederhanaan, sebagian 

masyarakat justru menjadikannya momen untuk memanjakan keinginan makan dan berbelanja. 

Fenomena ini berbanding terbalik dengan esensi puasa yang sejatinya mengajarkan pengendalian 

diri terhadap kesenangan duniawi. Muhith Muhammad Ishaq menegaskan bahwa hakikat puasa 

adalah menundukkan hawa nafsu serta melatih diri agar mampu menahan dorongan terhadap 

kenikmatan dunia, bukan memperkuatnya melalui perilaku konsumtif.15  

Nilai kesederhanaan yang diajarkan puasa kini sering bergeser menjadi momen pemenuhan 

berbagai keinginan konsumtif. Ketika ibadah ini justru disertai perilaku konsumtif, maka makna 

spiritual puasa menjadi berkurang, dan latihan pengendalian diri yang seharusnya diperkuat malah 

melemah.  Lebih jauh lagi, pemahaman yang dangkal terhadap hakikat pengendalian diri dalam 

berpuasa juga menjadi faktor yang menyebabkan berkurangnya nilai spiritual ibadah ini. Banyak 

umat Islam yang berpuasa hanya sebatas menahan lapar dan haus, namun lalai dalam menjaga lisan 

dari perkataan kotor, pandangan dari hal yang diharamkan, serta hati dari sifat sombong dan iri. 

Padahal, pengendalian diri dalam Islam mencakup seluruh aspek jasmani dan rohani. Siti Fauziyah 

dalam penelitiannya menyatakan bahwa puasa sebagai riyāḍah (latihan spiritual) dapat 

meningkatkan kemampuan pengendalian diri secara menyeluruh apabila dijalankan dengan 

kesadaran penuh terhadap makna dan tujuannya.16  

Hal ini menunjukkan bahwa masih banyak umat Islam yang memaknai puasa sebatas pada 

aspek lahiriah, tanpa menggali kedalaman makna spiritual yang menjadi inti dari ibadah tersebut. 

Padahal, esensi pengendalian diri dalam Islam jauh melampaui sekadar menahan lapar dan dahaga; 

ia mencakup upaya menjaga kejernihan pikiran, kebersihan ucapan, serta kelurusan sikap dalam 

setiap interaksi. Pengendalian diri yang sejati menuntut seseorang untuk mampu mengatur seluruh 

dimensi dirinya—jasmani, akal, dan hati—agar tidak dikuasai oleh hawa nafsu yang dapat 

menjerumuskan pada perilaku tercela. Dengan kata lain, puasa seharusnya menjadi sarana untuk 

melatih kepekaan moral, menumbuhkan kesadaran spiritual, dan memperhalus budi pekerti. Ketika 

seluruh aspek diri mampu dikendalikan dengan baik, barulah seseorang dapat merasakan makna 

puasa secara utuh, bukan hanya sebagai ibadah ritual, tetapi juga sebagai proses pembentukan 

karakter yang mendalam dan berkelanjutan. 

C. Solusi dalam Menjaga dan Memperkuat Pengendalian Diri Selama Ibadah Puasa di 

Tengah Tantangan Modern 

Dalam menghadapi derasnya arus kehidupan modern yang penuh distraksi digital, 

hedonisme, serta tekanan sosial, umat Islam dituntut untuk menjaga kualitas ibadah puasa sebagai 

sarana mujāhadah an-nafs (perjuangan melawan hawa nafsu). Setelah memahami esensi dan 

tantangan yang dihadapi, langkah berikutnya adalah mencari solusi praktis dan spiritual agar 

pengendalian diri selama puasa dapat terus dipertahankan dan diperkuat. 

 

 
15 Muhith Muhammad Ishaq and Dirosat Islamiyah Al-hikmah, “Puasa Mengendalikan Nafsu, Menguatkan Akal 
Dan Agama” 21, no. 12 (2024): 99–109. 
16 Fauziyah, “Impact of Fasting as Riyadhah on Self-Control Among Islamic Boarding School Students in 
Yogyakarta.” 



Nabila Farhana Sabir1, Mustika Nur Srikandi2 

 

 
575   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

1. Meluruskan niat dan memperkuat kesadaran spiritual (muraqabah) 

Niat yang ikhlas merupakan pondasi utama dalam menjalankan ibadah puasa, karena dari 

niat yang tulus itulah lahir kekuatan batin yang mampu menahan berbagai godaan dan dorongan 

negatif. Ketika seseorang berpuasa dengan tujuan semata-mata untuk meraih ridha Allah, bukan 

karena kebiasaan atau tekanan lingkungan, maka kesadaran spiritual yang muncul dari keikhlasan 

itu akan membimbingnya menjaga perilaku sepanjang hari. Keikhlasan ini kemudian diperkuat oleh 

rasa muraqabah, yaitu kesadaran bahwa Allah senantiasa mengawasi setiap ucapan, tindakan, dan 

lintasan hati seorang hamba. Rasa diawasi inilah yang menciptakan kontrol moral yang kuat, 

sehingga seseorang lebih berhati-hati dalam bertindak dan lebih mampu mengendalikan hawa 

nafsu. Praktik harian yang sederhana dapat menjadi sarana efektif dalam memperkuat niat dan 

muraqabah tersebut. Memulai hari puasa dengan melafalkan niat secara sadar bukan hanya sebagai 

formalitas, tetapi sebagai momen untuk menata kembali orientasi hati dan memperkokoh 

komitmen spiritual. Sementara itu, muhasabah singkat yang dilakukan pada malam hari berfungsi 

sebagai refleksi atas perjalanan ibadah selama sehari penuh—apakah seseorang mampu menjaga 

lisannya, menahan amarah, mengontrol emosi, dan menghindari perilaku yang merusak nilai 

puasanya. Kebiasaan sederhana ini membantu menjaga fokus spiritual, sehingga dorongan impulsif 

yang biasanya muncul secara spontan dapat lebih mudah dikendalikan.17 

Penelitian empiris dalam ranah psikologi dan studi agama juga menunjukkan bahwa 

keterikatan spiritual yang kuat serta motivasi religius memiliki hubungan signifikan dengan 

peningkatan kontrol perilaku selama Ramadan. Individu yang menjalani puasa dengan kesadaran 

religius yang mendalam cenderung menunjukkan tingkat pengendalian diri yang lebih tinggi, baik 

dalam menahan amarah, mengatur pola konsumsi, maupun menghindari perilaku yang 

bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Motivasi religius memberikan dasar internal yang kokoh 

dalam mengatur perilaku, karena seseorang bertindak bukan hanya berdasarkan kontrol eksternal, 

tetapi karena dorongan iman yang hidup di dalam dirinya. Dengan demikian, niat yang ikhlas, rasa 

muraqabah, dan praktik harian reflektif bukan sekadar aspek tambahan dalam puasa, tetapi 

merupakan komponen inti yang memperkuat struktur spiritual ibadah tersebut. Ketiganya 

membentuk sistem pengendalian diri yang menyeluruh, yang tidak hanya bermanfaat selama bulan 

Ramadan, tetapi juga berdampak jangka panjang dalam membentuk karakter, memperhalus jiwa, 

dan meneguhkan keteguhan moral seorang mukmin dalam kehidupan sehari-hari.18 Kekuatan niat 

dan kesadaran akan pengawasan Allah merupakan inti dari pengendalian diri dalam berpuasa. 

Dengan menghadirkan muraqabah, seseorang akan lebih berhati-hati dalam tindakan dan mampu 

menahan dorongan hawa nafsu di tengah derasnya godaan modern. 

2. Disiplin dan Pengelolaan Waktu Digital 

Menetapkan pola kegiatan harian yang teratur selama bulan Ramadan merupakan salah satu 

langkah penting dalam membangun kedisiplinan yang menjadi fondasi utama pengendalian diri. 

Rutinitas yang terencana-seperti menentukan waktu sahur, menyusun jadwal ibadah, membaca Al-

Qur’an, mengikuti kajian, hingga menyediakan waktu khusus tanpa gawai—membantu 

membentuk struktur kehidupan yang lebih tertib dan terarah. Ketika waktu seseorang sudah terisi 

 
17 Muh Wajedi Ma’ruf, “Ukhuwah Dalam Al- Qur ’ an Dan Implementasinya Dalam Pendidikan Islam,” Dirasat 

Islamiah : Jurnal Kajian Keislaman 1, no. 2 (2020): 127–40, 
https://doi.org/https://doi.org/10.59638/dirasatislamiah.v1i2.19. 
18 Mostafa Salari Rad, Morteza Ansarinia, and Eldar Shafir, “Temporary Self-Deprivation Can Impair Cognitive 
Control: Evidence From the Ramadan Fast,” Personality and Social Psychology Bulletin 49, no. 3 (2023): 415–28, 
https://doi.org/10.1177/01461672211070385. 



Falsafah Ibadah Puasa: Upaya Pembentukan dan Penguatan Pengendalian Diri di Era Modern 

 

 
576   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

dengan aktivitas bernilai, ruang bagi perilaku impulsif akan semakin sempit. Kedisiplinan ini tidak 

hanya berfungsi sebagai kerangka kegiatan, tetapi juga sebagai mekanisme internal yang 

memperkuat kesadaran spiritual dan mendorong pengendalian diri dalam berbagai aspek 

kehidupan. Kebiasaan rutin seperti membaca Al-Qur’an setelah subuh, mengikuti kajian bakda 

zuhur, atau menghadirkan waktu hening menjelang berbuka menciptakan suasana batin yang damai 

dan terkontrol. Demikian pula, penetapan waktu khusus untuk tidak menggunakan gawai—

misalnya satu jam sebelum berbuka atau setelah tarawih—membantu seseorang mengurangi 

distraksi yang sering melemahkan fokus spiritual.19 

Dalam era digital, kebiasaan ini sangat penting karena penggunaan gawai tanpa kendali 

sering menjadi sumber munculnya dorongan emosional, perilaku impulsif, atau pemborosan waktu 

yang tidak disadari. Di sisi lain, pendekatan pengendalian diri yang bersifat proaktif terbukti jauh 

lebih efektif dibanding sekadar menahan diri ketika godaan sudah terlanjur muncul. Pengendalian 

diri yang proaktif berarti menciptakan kondisi yang mendukung perilaku positif dan 

meminimalisasi akses kepada hal-hal yang dapat merusak kualitas puasa. Misalnya, menjauhkan diri 

dari lingkungan yang memicu amarah, mengurangi interaksi dengan konten negatif di media sosial, 

atau mengatur notifikasi perangkat digital agar tidak muncul secara berlebihan. Tindakan-tindakan 

ini membantu merancang suasana hati yang stabil dan menumbuhkan konsistensi dalam ibadah. 

Proaktivitas juga mencakup pengaturan ruang dan aktivitas yang membuat seseorang lebih mudah 

menjaga dirinya. 20 

Menata rumah agar lebih nyaman untuk tadarus, memilih teman bergaul yang mendukung 

ketenangan spiritual, atau menetapkan batasan waktu untuk aktivitas hiburan adalah bentuk 

manajemen diri yang dapat mengurangi tekanan psikologis selama berpuasa. Dengan strategi 

semacam ini, seseorang tidak lagi hanya mengandalkan kekuatan menahan diri, tetapi membangun 

sistem yang membuat godaan lebih jarang muncul. Dengan demikian, rutinitas harian yang teratur 

dan pendekatan pengendalian diri yang proaktif bukan sekadar pelengkap ibadah puasa, tetapi 

merupakan elemen penting yang mengoptimalkan pencapaian spiritual. Kedua aspek tersebut 

membantu seseorang mengembangkan disiplin, menguatkan tekad, dan menciptakan 

keseimbangan batin sehingga ibadah puasa dapat dijalani dengan kualitas yang lebih baik dan 

berdampak nyata dalam kehidupan sehari-hari.21 Kedisiplinan dan manajemen waktu digital 

merupakan langkah nyata dalam menjaga pengendalian diri di era modern. Dengan membangun 

rutinitas yang seimbang antara ibadah dan aktivitas duniawi, seseorang dapat meminimalkan 

peluang tergoda oleh distraksi digital. Pendekatan proaktif seperti ini tidak hanya menjaga fokus 

spiritual selama berpuasa, tetapi juga menumbuhkan kebiasaan hidup yang lebih tertata dan 

produktif setelah Ramadan. 

3. Membangun Lingkungan Sosial yang Positif 

Lingkungan sosial yang positif memiliki peran yang sangat besar dalam menopang 

kekuatan spiritual dan kemampuan pengendalian diri selama berpuasa. Ketika seseorang berada 

 
19 Bambang Warsita, “Perkembangan Definisi Dan Kawasan Teknologi Pembelajaran Serta Perannya Dalam 
Pemecahan Masalah Pembelajaran,” Jurnal Kwangsan 1, no. 2 (2013): 72, 
https://doi.org/10.31800/jurnalkwangsan.v1i2.6. 
20 Antonius Tukimin, “Pengaruh Hubungan Antara Pengelolaan Pengajaran, Pembimbingan Dan Pengelolaan Kelas 
Guru Mata Pelajaran Ekonomi Terhadap Keefektifan Belajar Mengajar,” Jurnal Ilmiah Multi Disiplin Indonesia 2, no. 1 
(2022): 1278–85. 
21 Richard B. Lopez et al., “Associations between Use of Self-Regulatory Strategies and Daily Eating Patterns: An 
Experience Sampling Study in College-Aged Women,” Motivation and Emotion 45, no. 6 (2021): 747–58, 
https://doi.org/10.1007/s11031-021-09903-4. 



Nabila Farhana Sabir1, Mustika Nur Srikandi2 

 

 
577   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

dalam suasana religius yang hidup—seperti tadarus bersama, menghadiri kajian, mengikuti buka 

puasa bersama, atau kegiatan sosial khas Ramadan—maka dorongan untuk memperdalam iman 

dan memperbaiki diri akan meningkat dengan sendirinya. Interaksi sosial yang bernuansa ibadah 

ini tidak hanya memperkuat motivasi religius, tetapi juga membangun kontrol diri yang lebih stabil, 

karena individu merasa bagian dari komunitas yang sama-sama berusaha menjauhi perilaku negatif 

dan memperbanyak amal. Dalam konteks ini, masjid menempati posisi yang sangat strategis. Masjid 

bukan sekadar tempat melaksanakan shalat atau ibadah formal lainnya, namun juga berfungsi 

sebagai pusat pembinaan karakter, moral, dan spiritual umat.22  

Melalui berbagai program keagamaan seperti pengajian ba’da Subuh, majelis taklim, 

pelatihan kepemimpinan remaja masjid, hingga kegiatan kemanusiaan, masjid membangun 

ekosistem yang mendukung masyarakat untuk menginternalisasi nilai-nilai kedisiplinan, kesabaran, 

dan kontrol diri. Lebih jauh lagi, inisiatif masyarakat seperti pembentukan remaja masjid, kelompok 

tadarus, dan taman pendidikan Al-Qur’an (TPA) turut menciptakan suasana religius yang hangat 

dan berkesinambungan. Kegiatan-kegiatan tersebut bukan hanya memfasilitasi pembelajaran Al-

Qur’an dan penguatan akhlak, tetapi juga mengikat hubungan sosial sehingga tercipta komunitas 

yang saling mengingatkan dalam kebaikan.23 

Dalam suasana yang sarat nilai kebersamaan dan dorongan untuk berbuat baik, 

kemampuan individu dalam menahan dorongan negatif menjadi semakin kuat. Lingkungan yang 

mendukung etika berpuasa—seperti budaya saling mengingatkan, teladan perilaku yang baik, serta 

suasana religius yang hidup—turut memperkuat komitmen seseorang untuk menjaga kualitas 

ibadahnya. Dalam kondisi seperti ini, individu tidak hanya terdorong untuk menahan diri dari hal-

hal yang membatalkan puasa secara lahiriah, tetapi juga lebih termotivasi untuk memperbaiki sikap, 

memperhalus ucapan, serta meningkatkan kualitas hubungan spiritualnya. Dengan demikian, 

lingkungan sosial yang positif memiliki peran strategis sebagai media internalisasi nilai-nilai 

pengendalian diri. Melalui interaksi yang sehat dan atmosfer yang mendorong pada kebaikan, puasa 

tidak berhenti pada dimensi ritual, melainkan berkembang menjadi sarana pembentukan karakter 

yang lebih matang. Proses ini memungkinkan seseorang untuk mengalami transformasi spiritual 

yang lebih mendalam, sehingga nilai-nilai takwa dapat tertanam kuat dalam dirinya dan tercermin 

dalam perilaku sehari-hari.24 

4. Melakukan Evaluasi dan Munasabah diri 

Muhasabah diri dan evaluasi diri merupakan praktik yang sangat penting dalam menjaga 

dan meningkatkan pengendalian diri selama berpuasa. Ketika seseorang secara rutin melakukan 

refleksi terhadap perilaku, pikiran, dan dorongan yang muncul sepanjang hari, ia akan lebih mampu 

menyadari kelemahan maupun kecenderungan negatif dalam dirinya. Kesadaran inilah yang 

menjadi dasar untuk mengendalikan emosi, menahan hawa nafsu, serta membangun disiplin yang 

kuat dalam menjalankan ibadah puasa. Puasa sendiri memiliki hubungan yang sangat erat dengan 

kemampuan pengendalian diri. Proses menahan diri dari makan, minum, dan berbagai perbuatan 

yang dapat merusak pahala puasa bukan sekadar bentuk kepatuhan ritual, tetapi juga latihan nyata 

 
22 Sjafiatul Mardliyah, Wiwin Yulianingsih, and Lestari Surya Rachman Putri, “Sekolah Keluarga: Menciptakan 

Lingkungan Sosial Untuk Membangun Empati Dan Kreativitas Anak Usia Dini,” Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan 
Anak Usia Dini 5, no. 1 (2020): 576, https://doi.org/10.31004/obsesi.v5i1.665. 
23 Fadly Haley Tanjung, “Penerapan Teori Administrasi Publik Dalam Keberlanjutan Pengelolaan Ipal Komunal Di 
Jakarta,” Reksabumi 1, no. 2 (2022): 151–62, https://doi.org/10.33830/reksabumi.v1i2.2922.2022. 
24 Efendi Hidayatullah, “Rekonstruksi Konseptual Pendidikan Holistik: Pendekatan Fenomenologis Terhadap 
Inklusivitas Dan Kesadaran Sosial,” Jurnal Studi Edukasi Integratif 1, no. 1 (2024): 55–68, 
https://pustaka.biz.id/journal/jsei/article/view/11/6. 



Falsafah Ibadah Puasa: Upaya Pembentukan dan Penguatan Pengendalian Diri di Era Modern 

 

 
578   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

dalam mengelola impuls dan keinginan. Dengan latihan pengendalian diri yang dilakukan secara 

konsisten selama Ramadan, seseorang terbiasa memperkuat tekad, mengatur kehendaknya, dan 

menata perilaku agar selaras dengan nilai-nilai spiritual. Karena itu, muhasabah tidak hanya menjadi 

sarana introspeksi, tetapi juga mekanisme yang membantu individu memahami proses perubahan 

diri yang berlangsung selama berpuasa, sehingga ibadah yang dilakukan tidak hanya formal, tetapi 

benar-benar memberi dampak pada pembentukan karakter dan kedewasaan spiritual.25  

Oleh karena itu, muhasabah dan evaluasi diri seharusnya menjadi bagian integral dari 

ibadah puasa, bukan sekadar kegiatan tambahan yang dilakukan sesekali. Keduanya memiliki peran 

penting dalam memperkuat tujuan utama puasa, yaitu menumbuhkan kemampuan pengendalian 

diri. Dengan menjadikan muhasabah sebagai rutinitas, individu dapat menilai sejauh mana ia 

mampu menahan hawa nafsu, menjaga ucapan dan perilaku, serta memperbaiki kekurangan yang 

muncul sepanjang hari. Proses ini membantu seseorang untuk lebih sadar terhadap tindakannya 

dan memahami nilai-nilai spiritual yang ingin dicapai melalui puasa. Integrasi antara puasa dan 

muhasabah menjadikan ibadah ini bukan hanya latihan fisik menahan lapar dan dahaga, tetapi juga 

latihan mental dan spiritual yang mendalam. Ketika evaluasi diri dilakukan secara konsisten, setiap 

hari puasa menjadi momentum pertumbuhan moral dan penyempurnaan akhlak. Dengan 

demikian, hasil puasa tidak hanya dirasakan secara ritual, tetapi juga tercermin dalam peningkatan 

kedisiplinan, kesabaran, serta kemampuan mengendalikan dorongan negatif dalam kehidupan 

sehari-hari.26 

Kesimpulan 

Ibadah puasa dalam Islam merupakan praktik spiritual yang memiliki makna penting 

sebagai proses pembentukan dan penguatan kemampuan mengendalikan diri.. Esensi puasa tidak 

berhenti pada menahan lapar dan haus, tetapi berfungsi sebagai latihan moral dan batin yang 

mengarahkan manusia menuju kesadaran spiritual dan ketakwaan sejati. Melalui puasa, individu 

dilatih untuk mengendalikan dorongan hawa nafsu, menahan emosi, serta menata perilaku agar 

sesuai dengan nilai-nilai ilahiah. Dalam konteks modern yang penuh distraksi, gaya hidup instan, 

dan kemudahan akses terhadap hiburan maupun kesenangan duniawi, makna puasa menjadi 

semakin penting sebagai upaya menyeimbangkan kehidupan jasmani dan rohani.  Puasa berperan 

sebagai mekanisme pendidikan diri (riyadhah ruhaniyah) yang menuntut kedisiplinan, keikhlasan, 

dan kesabaran. Proses menahan diri dari hal-hal yang membatalkan puasa menjadi simbol 

perjuangan batin manusia dalam mengendalikan keinginan yang bersifat sesaat. Latihan ini 

membantu menumbuhkan kepekaan moral, meningkatkan tanggung jawab sosial, dan memperkuat 

kesadaran spiritual. Dengan demikian, pengendalian diri yang terbentuk melalui puasa bukan hanya 

bersifat individual, tetapi juga berdampak sosial, karena individu yang mampu mengendalikan 

dirinya akan lebih mampu menjaga hubungan harmonis dengan sesama. Dalam kehidupan modern 

yang didominasi oleh budaya konsumtif dan kemudahan digital, pengendalian diri yang ditanamkan 

melalui puasa menjadi benteng spiritual agar manusia tidak larut dalam arus materialisme dan 

hedonisme. Oleh karena itu, puasa perlu dimaknai secara lebih mendalam sebagai proses 

transformasi diri menuju pribadi yang berakhlak mulia dan berkesadaran ilahiah. Puasa bukan 

sekadar ritual tahunan, tetapi proses pembinaan jiwa yang terus-menerus menuntun manusia 

 
25 Hanifah Novianti, “Fungsi Puasa Dalam Membina Kecerdasan Emosional Menurut Hadis-Hadis Rasulullah 
SAW,” SHAHIH (Jurnal Kewahyuan Islam) 6, no. 2 (2023): 226, https://doi.org/10.51900/shh.v6i2.19394. 
26 Muslim Lobubun, Yohanis Anthon Raharusun, and Iryana Anwar, “Inkonsistensi Peraturan Perundang-Undangan 
Dalam Penyelenggaraan Pemerintahan Daerah Di Indonesia,” Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 2 (2022): 
294–322, https://doi.org/10.14710/jphi.v4i2.294-322. 



Nabila Farhana Sabir1, Mustika Nur Srikandi2 

 

 
579   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

menuju keseimbangan moral dan spiritual. Dengan memahami hakikat ini, umat Islam diharapkan 

mampu menjadikan puasa sebagai sarana aktualisasi nilai takwa dan penguatan karakter dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Daftar Pustaka 

Akan, Mustafa, Suheyla Unal, Lale Gonenir Erbay, and Mehmet Cagatay Taskapan. “The Effect 
of Ramadan Fasting on Mental Health and Some Hormonal Levels in Healthy Males.” The 
Egyptian Journal of Neurology, Psychiatry and Neurosurgery, 2023. 
https://doi.org/10.1186/s41983-023-00623-9. 

Daimah, Daimah. “Pendidikan Inklusif Perspektif QS. Al-Hujurat Ayat 10-13 Sebagai Solusi 
Eksklusifisme Ajaran Di Sekolah.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 3, no. 1 (2018): 
53–65. https://doi.org/10.25299/althariqah.2018.vol3(1).1837. 

Elsahoryi, Nour Amin, Mohammed O. Ibrahim, Omar Amin Alhaj, Gaida Abu Doleh, and 
Abeer Ali Aljahdali. “Impact of Ramadan Fasting on Mental Health, Body Composition, 
Physical Activity, and Sleep Outcomes Among University Students.” Healthcare (Switzerland) 
13, no. 6 (2025): 1–18. https://doi.org/10.3390/healthcare13060639. 

Fauziyah, Siti. “Impact of Fasting as Riyadhah on Self-Control Among Islamic Boarding School 
Students in Yogyakarta.” Millah: Journal of Religious Studies 20, no. 2 (2021): 301–26. 
https://doi.org/10.20885/millah.vol20.iss2.art5. 

Hidayati, Husnul. “Riyadhah of Fasting as Self-Control Educational Model for Achieving 
Physiological Needs.” Millah: Journal of Religious Studies 20, no. 1 (2020): 111–34. 
https://doi.org/10.20885/millah.vol20.iss1.art5. 

Hidayatullah, Efendi. “Rekonstruksi Konseptual Pendidikan Holistik: Pendekatan 
Fenomenologis Terhadap Inklusivitas Dan Kesadaran Sosial.” Jurnal Studi Edukasi Integratif 
1, no. 1 (2024): 55–68. https://pustaka.biz.id/journal/jsei/article/view/11/6. 

Ishaq, Muhith Muhammad, and Dirosat Islamiyah Al-hikmah. “Puasa Mengendalikan Nafsu, 
Menguatkan Akal Dan Agama” 21, no. 12 (2024): 99–109. 

Jamil, Sholehati Rofi’ah. “Fasting Therapy As Self-Control.” International Journal of Islamic Medicine 
2, no. 1 (2021): 41–46. https://doi.org/10.37275/ijim.v2i1.19. 

Lobubun, Muslim, Yohanis Anthon Raharusun, and Iryana Anwar. “Inkonsistensi Peraturan 
Perundang-Undangan Dalam Penyelenggaraan Pemerintahan Daerah Di Indonesia.” Jurnal 
Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 2 (2022): 294–322. 
https://doi.org/10.14710/jphi.v4i2.294-322. 

Lopez, Richard B., Danielle Cosme, Kaitlyn M. Werner, Blair Saunders, and Wilhelm Hofmann. 
“Associations between Use of Self-Regulatory Strategies and Daily Eating Patterns: An 
Experience Sampling Study in College-Aged Women.” Motivation and Emotion 45, no. 6 
(2021): 747–58. https://doi.org/10.1007/s11031-021-09903-4. 

M. Quraisy Shihab. TAFSIR AL-MISHBAHPesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, n.d. 
Ma’ruf, Muh Wajedi. “Ukhuwah Dalam Al- Qur ’ an Dan Implementasinya Dalam Pendidikan 

Islam.” Dirasat Islamiah : Jurnal Kajian Keislaman 1, no. 2 (2020): 127–40. 
https://doi.org/https://doi.org/10.59638/dirasatislamiah.v1i2.19. 

Mardliyah, Sjafiatul, Wiwin Yulianingsih, and Lestari Surya Rachman Putri. “Sekolah Keluarga: 
Menciptakan Lingkungan Sosial Untuk Membangun Empati Dan Kreativitas Anak Usia 

Dini.” Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 5, no. 1 (2020): 576. 
https://doi.org/10.31004/obsesi.v5i1.665. 

Novianti, Hanifah. “Fungsi Puasa Dalam Membina Kecerdasan Emosional Menurut Hadis-
Hadis Rasulullah SAW.” SHAHIH (Jurnal Kewahyuan Islam) 6, no. 2 (2023): 226. 
https://doi.org/10.51900/shh.v6i2.19394. 

Number, Volume. “Nalar : Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam Puasa Di Era Digital : 
Relevansi Tasawuf Dalam Menghadapi Tantangan Spiritual Kontemporer Fasting in Digital 

Era : The Relevance of Sufism in Facing Contemporary Spiritual Challenges” 9, no. 1 



Falsafah Ibadah Puasa: Upaya Pembentukan dan Penguatan Pengendalian Diri di Era Modern 

 

 
580   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 2, Issue 4, 2025 

(2025): 78–98. https://doi.org/10.23971/njppi.v9i1.10270. 
Purwanti, E Y. “Implementation of Environmental Education Value in Islamic Education 

(Analysis of Tafsir Al Qur’an Surah Al-A’raf Ayat 56-58).” Lisyabab Jurnal Studi Islam Dan 
Sosial 2, no. c (2021): 161–72. https://lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/view/87%0Ahttps://lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/download/87/37. 

Rad, Mostafa Salari, Morteza Ansarinia, and Eldar Shafir. “Temporary Self-Deprivation Can 
Impair Cognitive Control: Evidence From the Ramadan Fast.” Personality and Social Psychology 
Bulletin 49, no. 3 (2023): 415–28. https://doi.org/10.1177/01461672211070385. 

Rahmawati, Nur Indah. “Terapi Jiwa Dan Pembentukan Sikap Positif “Wara’ “ Melalui Puasa 
Sunnah.” KONSELING EDUKASI “Journal of Guidance and Counseling” 1, no. 1 (2017). 
https://doi.org/10.21043/konseling.v1i1.4433. 

Setyawan, Setyawan. “Esensi Perbedaan Redaksi Perintah Membaca Dalam Al-Qur’an.” Al-
Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 7, no. 01 (2022): 45. 
https://doi.org/10.30868/at.v7i01.2343. 

Tanjung, Fadly Haley. “Penerapan Teori Administrasi Publik Dalam Keberlanjutan Pengelolaan 
Ipal Komunal Di Jakarta.” Reksabumi 1, no. 2 (2022): 151–62. 
https://doi.org/10.33830/reksabumi.v1i2.2922.2022. 

Tukimin, Antonius. “Pengaruh Hubungan Antara Pengelolaan Pengajaran, Pembimbingan Dan 
Pengelolaan Kelas Guru Mata Pelajaran Ekonomi Terhadap Keefektifan Belajar Mengajar.” 
Jurnal Ilmiah Multi Disiplin Indonesia 2, no. 1 (2022): 1278–85. 

Warsita, Bambang. “Perkembangan Definisi Dan Kawasan Teknologi Pembelajaran Serta 
Perannya Dalam Pemecahan Masalah Pembelajaran.” Jurnal Kwangsan 1, no. 2 (2013): 72. 
https://doi.org/10.31800/jurnalkwangsan.v1i2.6. 

 

 


