
   

Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0 
 
 
Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 
12Universitas Muhammadiyah Bandung, Indonesia  
Email Correspondent: fauzanalhadi23@gmail.com1, linamarlinasusana@umbandung.ac.id2 

 

 

Received: 03-11-2025              Revised: 06-12-2025               Accepted: 12-01-2026 

Info Artikel Abstract 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Keywords: Integration, 
Maslahah, Ibnu Qayyim, 
Ethics, Green Economy. 

This study aims to analyze the integration of Ibn Qayyim's maslahah concept 
as the ethical basis of Islamic economics in the development of the Green 
Economy in the Society 5.0 era. The 5.0 era is characterized by the use of 
intelligent technologies, such as artificial intelligence and economic 
digitalization, which are oriented towards improving the quality of human life. 
However, these technological advances require a strong ethical framework so 
that economic activities do not only focus on efficiency and profit, but also 
ensure environmental sustainability and social welfare. In this context, Ibn 
Qayyim's maslahah concept becomes relevant as a normative guide that 
balances economic, social, and ecological interests. This study uses a qualitative 
approach based on literature review by examining the works of Ibn Qayyim 
and various scientific sources related to the green economy and sustainable 
development. The analysis focuses on the relevance of maslahah values to the 
principles of the Green Economy, such as production efficiency, responsible 
management of natural resources, sustainable investment, and equitable 
distribution of economic benefits. The results of the study indicate that the 
maslahah concept provides an ethical orientation so that economic activities 
are not trapped in short-term interests that have the potential to damage the 
environment. Furthermore, the principle of dar' al-mafasid emphasizes the 
importance of preventing economic practices that cause ecological damage, 
while jalb al-mashalih encourages the development of innovation and 
investment in green sectors, such as renewable energy and the circular 
economy. The integration of these two principles strengthens the 
implementation of the Green Economy in the 5.0 era, making it more adaptive, 
equitable, and aligned with the sustainable development goals (SDGs) from an 
Islamic economic perspective. 

 

 

 

 

 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi konsep maslahah menurut 
Ibnu Qayyim sebagai landasan etika ekonomi Islam dalam pengembangan Green 
Economy pada era Society 5.0. Era 5.0 ditandai dengan pemanfaatan teknologi 
cerdas, seperti kecerdasan buatan dan digitalisasi ekonomi, yang berorientasi 
pada peningkatan kualitas hidup manusia. Namun demikian, kemajuan 

    E-ISSN: 3089-1973 

DOI: https://doi.org/10.71242/0yqjn912 
Journal Homepage: https://journal.salahuddinal-ayyubi.com/index.php/ALJSI/issue/view/39 
Vol: 2 Issue (1) 2025 

file:///C:/Users/HYPE/Downloads/fauzanalhadi23@gmail.com1
mailto:,%20linamarlinasusana@umbandung.ac.id2
https://doi.org/10.71242/0yqjn912


Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 

 

 
340   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kata Kunci: Integrasi, 
Maslahah, Ibnu Qayyim, 
Etika, Green Economy. 
 

teknologi tersebut menuntut adanya kerangka etis yang kuat agar aktivitas 
ekonomi tidak hanya berfokus pada efisiensi dan keuntungan, tetapi juga 
menjamin keberlanjutan lingkungan dan kesejahteraan sosial. Dalam konteks 
ini, konsep maslahah Ibnu Qayyim menjadi relevan sebagai panduan normatif 
yang menyeimbangkan antara kepentingan ekonomi, sosial, dan ekologis. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis kajian literatur 
dengan menelaah karya-karya Ibnu Qayyim serta berbagai sumber ilmiah terkait 
ekonomi hijau dan pembangunan berkelanjutan. Analisis difokuskan pada 
relevansi nilai maslahah terhadap prinsip-prinsip Green Economy, seperti efisiensi 
produksi, pengelolaan sumber daya alam secara bertanggung jawab, investasi 
berkelanjutan, serta distribusi manfaat ekonomi yang berkeadilan. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa konsep maslahah memberikan orientasi etis agar aktivitas 
ekonomi tidak terjebak pada kepentingan jangka pendek yang berpotensi 
merusak lingkungan. Lebih lanjut, prinsip dar’ al-mafasid menekankan 
pentingnya pencegahan terhadap praktik ekonomi yang menimbulkan 
kerusakan ekologis, sementara jalb al-mashalih mendorong pengembangan 
inovasi dan investasi pada sektor-sektor hijau, seperti energi terbarukan dan 
ekonomi sirkular. Integrasi kedua prinsip tersebut memperkuat implementasi 
Green Economy pada era 5.0 sehingga lebih adaptif, berkeadilan, dan selaras 
dengan tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs) dalam perspektif ekonomi 
Islam. 

Pendahuluan 

Krisis iklim saat ini menjadi persoalan serius yang semakin rumit karena dampaknya menjalar 

ke hampir semua aspek kehidupan manusia maupun keseimbangan lingkungan hingga 

perekonomian. 1Gejala krisis ini terlihat dari naiknya suhu rata-rata bumi, cuaca ekstrem yang 

makin sering terjadi, peningkatan permukaan air laut, serta berkurangnya keanekaragaman hayati. 

Temuan lembaga internasional yang mengkaji perubahan iklim menegaskan bahwa aktivitas 

manusia terutama pelepasan emisi gas rumah kaca dari penggunaan energi fosil dan praktik 

deforestasi menjadi faktor utama yang mendorong perubahan iklim global. Indonesia, sebagai 

negara dengan sumber daya alam yang luas, juga menghadapi konsekuensi nyata dari kondisi ini, 

mulai dari meningkatnya bencana alam, terganggunya ekosistem, hingga ancaman terhadap 

ketahanan pangan dan kesehatan penduduknya.2 Di tengah kondisi tersebut, wacana green economy 

semakin banyak dibicarakan sebagai salah satu jalan keluar yang lebih realistis bagi negara-negara 

yang sedang menghadapi tekanan krisis iklim.  

Pendekatan ini tidak hanya menekankan pertumbuhan ekonomi, tetapi juga menuntut agar 

proses produksi, penggunaan energi, dan pengelolaan sumber daya dilakukan dengan lebih 

bertanggung jawab.3 Indonesia pun mulai bergerak ke arah ini melalui kebijakan transisi energi, 

pengelolaan limbah yang lebih terukur, dan dorongan terhadap ekonomi sirkular.4 Meski begitu, 

upaya ini tidak akan berjalan optimal jika hanya bertumpu pada aspek teknis atau kebijakan semata. 

Diperlukan fondasi etis yang mampu mengarahkan aktivitas ekonomi agar tetap berpihak pada 

kelestarian lingkungan dan kesejahteraan masyarakat. Pada titik inilah nilai-nilai ekonomi Islam, 

 
1 F Afriani, “Peluang Usaha Kecil Dan Menengah (UKM) Dalam Ekonomi Indonesia,” Ekonomica Sharia 1, no. 2 
(2016): 13–32. 
2 Putri, D. A., Azzahra, H., Melaban, M. Z., & Hermanto, E. (2025). Tafsir ekologis: Membaca ayat-ayat alam sebagai etika 
konservasi dalam krisis iklim global (Vol. 4). https://publisherqu.com/index.php/ 
3 Wulandari and Sudiana, “Analisis Tingkat Efektivitas Trans Sarbagita Sebagai Transportasi Publik Di Provinsi 
Bali,” E-Jurnal EP,7(11):2490-2517, no. Jurusan Ekonomi Pembangunan Unud Bali (2011): 2490–2517, 
https://erepo.unud.ac.id/id/eprint/22935/. 
4 Moh Khoiri Abdi and Novi Febriyanti, “Penyusunan Strategi Pemasaran Islam Dalam Berwirausaha Di Sektor 

Ekonomi Kreatif Pada Masa Pandemi Covid-19,” El-Qist : Journal of Islamic Economics and Business (JIEB) 10, no. 2 
(2020): 160–78, https://doi.org/10.15642/elqist.2020.10.2.160-178. 

https://publisherqu.com/index.php/


Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0 

 

 
341   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

khususnya konsep maslahah dalam pemikiran Ibnu Qayyim, menjadi relevan karena menawarkan 

kerangka moral yang dapat menuntun praktik ekonomi agar tidak sekadar mengejar keuntungan, 

tetapi juga menjaga keberlanjutan hidup di masa mendatang. Beberapa kajian penelitian 

sebelumnya bahwa terdapat empat aspek utama yang perlu diperhatikan dalam pandangan 

ekonomi Islam terhadap lingkungan. Pertama, tauhid, yakni kesadaran bahwa seluruh alam semesta 

adalah milik Allah Swt. Dengan pemahaman ini, manusia tidak seharusnya bersikap berlebihan, 

serakah, atau mengeksploitasi sumber daya secara tidak terkendali karena tindakan tersebut hanya 

akan menimbulkan kerusakan. Kedua, mizan atau keseimbangan, yang menegaskan pentingnya 

menjaga harmoni ekologis.5 

Selain membangun hubungan baik dengan Allah dan sesama manusia, Islam juga menuntut 

manusia menjaga keseimbangan dengan lingkungan. Ketiga, khilafah, yaitu peran manusia sebagai 

pemimpin di bumi yang bertugas mengelola, memelihara, serta melindungi segala potensi alam. 

Keempat, amanah, yang berarti bahwa alam ini diberikan kepada manusia sebagai titipan sehingga 

segala bentuk pemanfaatan harus dilakukan dengan penuh tanggung jawab.6 Pemikiran Ibnu 

Qayyim menempati posisi penting dalam kajian etika ekonomi Islam karena menawarkan landasan 

nilai yang menempatkan kemaslahatan sebagai orientasi utama dalam setiap aktivitas muamalah. 

Jika dikaitkan dengan gagasan green economy, konsep maslahah ini menjadi sangat relevan. Prinsip 

keberlanjutan lingkungan pada dasarnya sejalan dengan tujuan untuk menjaga manfaat serta 

mencegah kerusakan (dar’ al-mafasid). Dalam I’lam al-Muwaqqi’in, Ibnu Qayyim menegaskan bahwa 

seluruh ketentuan syariah ditetapkan untuk menghadirkan kebaikan bagi manusia dan menolak 

segala bentuk bahaya yang dapat mengancam keberlangsungan hidup.7  

Dengan demikian, praktik ekonomi yang menimbulkan kerusakan ekologis, pemborosan 

sumber daya, ataupun eksploitasi berlebihan dapat dipahami sebagai tindakan yang tidak sejalan 

dengan tujuan syariah.8 Keterhubungan pemikiran Ibnu Qayyim dengan konsep green economy 

semakin tampak dalam konteks era 5.0, yakni periode ketika teknologi cerdas mulai terintegrasi 

dalam hampir seluruh sektor ekonomi. Perubahan ini membuka peluang untuk memperkuat 

pembangunan berkelanjutan melalui pengembangan energi bersih, produksi yang lebih efisien, 

serta pengelolaan limbah berbasis teknologi. Namun, tanpa pengarah etis, pemanfaatan teknologi 

juga berpotensi menimbulkan persoalan baru seperti konsumsi berlebihan, eksploitasi sumber daya 

digital, atau ketimpangan pemanfaatan teknologi.  Dalam kondisi tersebut, prinsip maslahah dapat 

berfungsi sebagai rambu moral agar pemanfaatan teknologi tetap berpihak pada keberlanjutan. 

Konsep jalb al-mashalih mendorong teknologi digunakan untuk kemanfaatan publik, sedangkan 

dar’ al-mafasid menjadi pengingat agar setiap inovasi tidak menghasilkan dampak negatif bagi 

lingkungan dan masyarakat.9 

Metode Penelitian  
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) sebagai dasar untuk mengkaji teori, konsep, dan hasil penelitian 
sebelumnya yang terkait dengan integrasi nilai nilai yang dimiliki tokoh Ibnu Qayyim sebagai kunci 

 
5 Ashari Seribu Dinar, Syamsul Hilal, and Moh. Bahruddin, “Ijtihad Dan Ifta Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama 
Indonesia (DSN MUI): Pengertian, Metode Dan Klasifikasi,” Jurnal Penelitian Multidisiplin Bagsa 1, no. 8 (2025): 890–
97, https://ejournal.amirulbangunbangsapublishing.com/index.php/jpnmb/article/view/170/136. 
6 Tasrif, M. (2024). Maqashid Sharia’s analysis of the green economy concept in Indonesia. 
7 Muhammad Abrar Kasmin Hutagalung, Rahma Fitri, and Sri Rezeki Widya Ritonga, “Generasi Muslim Milenial 
Dan Wirausaha,” Seminar Nasional Hasil Pengabdian Kepada Masyarakat 2019 - SINDIMAS 2019, 2019, 300–304, 
https://doi.org/700/sm.v1i1.590.g398. 
8 Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah. (1996). I‘lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
9 Keuis Hera Susanti, “Tantangan Dan Peluang Perbankan Syariah Di Era Digital Dalam Pertumbuhan 
Berkelanjutan,” Persya: Jurnal Perbankan Syariah 2, no. 1 (2024): 13–19, https://doi.org/10.62070/persya.v2i1.53. 



Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 

 

 
342   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

utama pembahasan yang kaitannya dengan ekonomi hijau dan implementasinya pada era revolusi 
industri 5.0. Seluruh data yang digunakan bersifat data sekunder, yang diperoleh melalui 
penelusuran jurnal ilmiah, buku akademik, laporan lembaga internasional, serta publikasi ilmiah 
lain yang relevan dengan ekonomi hijau, ekonomi Islam, dan dinamika industri modern. Prosedur 
pengumpulan data dilakukan melalui proses pencarian literatur menggunakan kata kunci yang 
sesuai pada database ilmiah seperti Google Scholar, serta portal jurnal nasional, kemudian 
dilanjutkan dengan seleksi sumber berdasarkan relevansi topik dan kredibilitas ilmiah.10 

Metode analisis yang digunakan ialah analisis konten (content analysis) yang dilakukan secara 
sistematis dengan membaca, menginterpretasi, dan mengkategorikan gagasan inti dari setiap 
literatur, selanjutnya dibandingkan untuk menemukan pola, kesenjangan penelitian, serta 
hubungan antarkonsep yang mendukung konstruksi teoretis penelitian ini. Analisis dilakukan 
secara kualitatif, yaitu dengan menyusun interpretasi konseptual yang bersifat deskriptif dan 
perbandingan sehingga dapat menjelaskan perkembangan teori serta menghasilkan sintesis yang 
komprehensif mengenai arah pembangunan ekonomi hijau berkelanjutan dan inklusif dalam 
perspektif integrasi klasik, kontemporer dan Islam.11 

 
 
 
 
 

 

 

Hasil Dan Pembahasan 

A. Profil Singkat Ibnu Qayyim Al Jawziyyah 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, yang nama lengkapnya lebih dikenal oleh para sejarawan dengan 

sebutan tersebut, lahir pada 7 Safar 691 H atau bertepatan dengan 9 Januari 1292 M di kampung 

Zara’, sebuah daerah di kawasan Haura yang terletak di tenggara Damaskus. Di tempat yang sama 

pula beliau wafat pada tahun 751 H/1350 M. Sejak kecil, Ibn Qayyim tumbuh dalam lingkungan 

keluarga yang menjunjung tinggi nilai ilmu pengetahuan. Ayahnya merupakan guru pertamanya, 

yang menanamkan dasar-dasar keilmuan Islam, termasuk ilmu faraidh. Pada masa mudanya, ia 

menimba pengetahuan dari sejumlah ulama terkemuka dan mempelajari berbagai disiplin ilmu 

seperti tafsir, hadis, usul fikih, dan fikih. Ketekunan serta kesungguhan Ibn Qayyim dalam 

mendalami berbagai cabang ilmu menjadikannya salah satu tokoh yang menonjol dalam bidang 

fikih, usul fikih, tafsir, bahasa Arab, ilmu kalam, serta hadis. Menurut catatan Ibn ‘Imad, ia juga 

dikenal memiliki penguasaan yang mendalam dalam ilmu tasawuf. Sebagai seorang teolog dan 

penafsir Al-Qur’an, Ibn Qayyim termasuk di antara tokoh penting dalam mazhab Hanbali, salah 

satu dari empat mazhab utama dalam tradisi hukum Islam, bersama dengan mazhab Hanafi, Maliki, 

dan Syafi’i.12 

 
10 Fandi Husain and Ahmad Zakiy, “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM DALAM QS. 
AL- SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan Karya Thabathaba’i),” Sustainability 
(Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14, http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.
researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 
11 Unik Hanifah Salsabila et al., “Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak 
Berkebutuhan Khusus,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14, 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.
researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 
12 Sopwan Supian, Machdum Bachtiar, and Eneng Muslihah, “Model Kepemimpinan Pendidikan Imam Al-Ghazali 
Dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah,” Journal of Human And Education 4, no. 5 (2023): 1130–38, 
https://www.jahe.or.id/index.php/jahe/article/view/1624/901. 

 
Identifik
asi topik 

dan 

 

Pengumpu
lan 

literatur 
(Seleksi & 
Klasifikasi

 
Analisis 

Konten & 
Penyusuna

 

Penarikan 
kesimpula

n & 
Rekomend



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0 

 

 
343   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

Sejak usia kecil, Ibn Qayyim dididik langsung oleh Ibn Taimiyyah hingga mencapai tingkat 

penguasaan yang tinggi dalam berbagai bidang keilmuan. Dibandingkan rekan-rekannya, ia 

menonjol karena kekuatan argumen, kejernihan penjelasan, serta kefasihannya dalam 

menyampaikan gagasan. Kemampuan tersebut menjadi salah satu faktor yang mendukung 

produktivitasnya dalam menulis karya-karya ilmiah dan memberikan bimbingan kepada masyarakat 

dalam menegakkan kebenaran. Dalam tradisi intelektual Islam pada masa pertengahan, Ibn Qayyim 

termasuk di antara puluhan sarjana terkemuka yang memberikan kontribusi besar dalam 

pembahasan ekonomi, bahkan beberapa tulisannya disusun dalam bentuk risalah tersendiri. Ia 

memperoleh ilmu dari banyak guru, namun sejak tahun 713 H/1313 M, ia dikenal sebagai murid 

paling berpengaruh dari Ibn Taimiyyah. Gagasan-gagasan gurunya banyak ia serap dan 

kembangkan, namun tetap dengan karakter pemikirannya sendiri yang khas.13 

B. Gagasan Ibnu Qayyim  

Imam Ibn Qayyim al-Jawziyyah dikenal sebagai pemikir yang berada dalam tradisi mazhab 

Ahmad bin Hanbal. Melalui kritiknya yang mendalam terhadap praktik al-hiyal yakni rekayasa 

hukum beliau turut memberikan sumbangan penting bagi pengembangan teori maqashid al-syari’ah. 

Menurut Ibn Qayyim, inti syariat Islam adalah hikmah dan kemaslahatan manusia, baik dalam 

dimensi duniawi maupun ukhrawi. Dengan demikian, setiap bentuk aturan yang menimbulkan 

ketidakadilan, kezaliman, kekerasan, kemudaratan, atau hal yang bertentangan dengan hikmah 

tidak dapat dianggap sebagai bagian dari syariat, meskipun mungkin diklaim demikian. Beliau 

menegaskan bahwa seluruh ketentuan hukum dalam Islam pada hakikatnya berlandaskan keadilan, 

kasih sayang, maslahat, dan kebijaksanaan. Jika suatu ketetapan tidak mencerminkan nilai-nilai 

tersebut, maka ia tidak sejalan dengan hakikat hukum Islam. Lebih jauh, Ibn Qayyim menjelaskan 

bahwa syariat Islam merupakan manifestasi dari keadilan dan rahmat Allah Swt. bagi makhluk-

Nya. Syariat berfungsi sebagai sarana penerang kebenaran, penuntun bagi yang mencari petunjuk, 

dan obat bagi hati yang sakit. Ia menjadi jalan yang mengantarkan manusia menuju ketenteraman 

jiwa, kejernihan hati, serta keselamatan.14 

Syariat diibaratkan sebagai kehidupan, cahaya, penyembuhan, dan kesempurnaan manusia; 

segala kebaikan bersumber darinya, sementara berbagai kerusakan muncul akibat berpaling darinya. 

Dengan keberadaan syariat, kehidupan dunia terlindungi dari kerusakan dan kehancuran. Dalam 

pandangan Ibn Qayyim, maqashid al-syari’ah merupakan kumpulan hikmah dan kemaslahatan yang 

Allah tetapkan melalui syariat-Nya dengan dasar keadilan dan kasih sayang universal. Hikmah itu 

diberikan untuk mewujudkan kebaikan manusia di dunia dan akhirat. Karena itu, beliau mengajak 

manusia untuk merenungi ketentuan hukum syariat, sebab tidak ada satu pun perintah atau 

larangan yang kosong dari hikmah dan maslahat apabila dipahami secara mendalam. Berikut 

beberapa istilah dan konsep yang digunakan Ibn Qayyim dalam menjelaskan maqashid al-syari’ah, 

yang penting untuk diperhatikan oleh para pemerhati hukum Islam. 

Ta’lil al-ahkam merupakan salah satu pilar penting dalam metodologi ijtihad, yaitu upaya 

untuk menyingkap rahasia, hikmah, dan tujuan yang melatarbelakangi setiap ketetapan hukum 

syariat. Melalui pendekatan ini, hukum tidak dipahami secara kaku, tetapi dapat diterapkan secara 

kontekstual sesuai dengan keberadaan ‘illat yang menjadi sebab ditetapkannya hukum. Kaidah fikih 

menegaskan bahwa keberadaan hukum senantiasa mengikuti keberadaan ‘illat-nya. Dalam hal ini, 

 
13 Fitriani, W., Permana, G. D., Nurhakim, N., Al Qadiri, W. M., & Supratikta, H. (2025b). Kolaborasi SDM, 
teknologi, dan kesadaran lingkungan: Strategi pembangunan ekonomi di era Revolusi Industri 5.0. Multidisciplinary 
Indonesian Center Journal (MICJO), 2(1), 26–35. https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.327 
14 M. Rasyid Ridlo and Muhajirin, “Gagasan Maqashid Syariah Dan Ekonomi Syariah Dalam Pandangan Imam Ibnu 
Taimiyah Dan Imam Ibnu Qayyim Al-Jauziyah,” Taraadin, 2022, 
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/article/view/14819/7900. 

https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.327


Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 

 

 
344   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

Ibn Qayyim mengikuti pandangan gurunya, Ibn Taimiyyah, yang meyakini bahwa seluruh hukum 

syariat—baik yang berkaitan dengan ibadah, adat, maupun muamalah—memiliki ‘illat. Adapun 

ketidakmampuan manusia memahami sebagian ‘illat bukan berarti hukum tersebut tanpa tujuan, 

melainkan menunjukkan keterbatasan akal dalam menangkap keseluruhan hikmah ilahiah. 

Pandangan ini berbeda dengan sebagian ulama yang menekankan bahwa ibadah semata-mata 

bertujuan untuk tunduk kepada Allah tanpa perlu mengetahui ‘illat-nya secara rinci. 

Dalam kerangka maqashid al-syari‘ah, Ibn Qayyim juga mengembangkan konsep daruriyyat 

al-khams dengan penekanan yang lebih luas. Menurut al-Jundi, tujuan utama syariat adalah 

penghambaan kepada Allah Swt. yang tercermin dalam upaya mengenal-Nya melalui nama dan 

sifat-Nya, menegakkan keadilan, menjauhi kezaliman dan kesyirikan, serta memelihara kejujuran, 

kesabaran, dan rasa syukur. Selain itu, Ibn Qayyim menekankan pentingnya menjaga adab, akhlak 

mulia, persatuan umat, serta kepedulian terhadap lingkungan dan pendidikan lingkungan sebagai 

bagian dari tanggung jawab kolektif. Prinsip jalb al-mashalih wa dar’ al-mafasid menegaskan bahwa 

seluruh hukum syariat bertujuan menghadirkan kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Penilaian 

terhadap maslahat dan mafsadah merupakan kewenangan mujtahid yang berlandaskan Al-Qur’an 

dan Sunnah. Oleh karena itu, penetapan hukum tidak dapat dilepaskan dari kerangka normatif 

wahyu. Lebih lanjut, Ibn Qayyim menegaskan bahwa fatwa dapat berubah seiring perubahan 

zaman, tempat, kondisi, niat, dan adat. Fleksibilitas ini menunjukkan bahwa syariat Islam bersifat 

dinamis dan responsif terhadap realitas sosial, tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip dasar Al-

Qur’an dan Sunnah. 

C. Peran Ekonomi Islam dalam perspektif Green Economy dan Sustainable Development  

Dalam perspektif Islam, konsep pembangunan berkelanjutan dapat diselaraskan dengan 

prinsip-prinsip dalam maqashid syariah, yang mencakup perlindungan agama, jiwa, akal, harta, dan 

keturunan. Sebagaimana dijelaskan dalam literatur ekonomi Islam, keberlanjutan dalam 

metodologi pembangunan Islam dipahami sebagai proses yang mengintegrasikan dimensi 

ekonomi, sosial, dan etika dalam suatu kerangka pembangunan yang saling melengkapi. Kerusakan 

lingkungan yang muncul sebagai dampak pembangunan tidak dipandang sekadar persoalan teknis, 

tetapi juga merupakan akibat dari melemahnya moralitas dan spiritualitas manusia serta pola 

konsumsi dan produksi yang tidak seimbang pada era industrialisasi. Dengan demikian, prinsip-

prinsip ekonomi syariah perlu diterapkan dalam praktik pembangunan berkelanjutan untuk 

menanamkan nilai-nilai yang mampu membatasi kecenderungan manusia terhadap eksploitasi 

lingkungan. Nilai-nilai tersebut diharapkan menjadi landasan agar manusia tidak terjerumus dalam 

perilaku yang merusak bumi dan pada akhirnya berdampak pada kesejahteraan sesama. Sementara 

itu, konsep pembangunan berkelanjutan menurut UNEP meliputi tiga pilar utama: sosial, ekonomi, 

dan lingkungan.15 

Pilar sosial dalam pembangunan berkelanjutan menekankan pentingnya terciptanya 

hubungan yang harmonis antara manusia dan alam sebagai satu kesatuan yang saling bergantung. 

Pilar ini berorientasi pada peningkatan kualitas hidup manusia melalui pemenuhan hak-hak dasar, 

seperti akses terhadap pendidikan yang layak, pelayanan kesehatan dan sosial yang memadai, 

perlindungan hak asasi manusia, serta terciptanya rasa aman dan keadilan sosial. Dalam kerangka 

ini, manusia tidak diposisikan sebagai penguasa alam yang bebas mengeksploitasi, melainkan 

sebagai penjaga dan pengelola amanah alam yang bertanggung jawab. Kesadaran sosial-ekologis 

menjadi fondasi utama agar aktivitas manusia selaras dengan kelestarian lingkungan dan 

keberlanjutan kehidupan generasi mendatang. Pilar ekonomi berfokus pada upaya mewujudkan 

 
15 Wilda Nasiroh and Khusniati Rofi’ah, “Pemikiran Ibnu Qayyim Tentang Riba Dan Relevansinya Terhadap 
Perekonomian Di Indonesia,” AMAL: Journal of Islamic Economic and Business (JIEB) 05, no. 02 (n.d.): 66–75, 
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/article/view/14819/7900. 



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0 

 

 
345   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

kesejahteraan masyarakat secara merata melalui pengentasan kemiskinan dan pemenuhan 

kebutuhan hidup manusia.16 

Pencapaian kesejahteraan tersebut diarahkan pada pemanfaatan sumber daya alam secara 

bijaksana, efisien, dan bertanggung jawab, sehingga aktivitas ekonomi tidak menimbulkan 

ketimpangan sosial maupun kerusakan lingkungan. Pilar ini menuntut adanya sistem ekonomi yang 

inklusif, produktif, dan berkeadilan, di mana pertumbuhan ekonomi tidak hanya dinikmati oleh 

segelintir pihak, tetapi mampu meningkatkan taraf hidup masyarakat secara luas. Sementara itu, 

pilar lingkungan menyoroti realitas pembangunan yang selama ini kerap lebih menekankan aspek 

keuntungan ekonomi, sehingga faktor lingkungan sering kali terabaikan. Pilar ini menegaskan 

pentingnya konservasi ekosistem, perlindungan sumber daya alam, serta pelestarian 

keanekaragaman hayati sebagai indikator utama keberhasilan pembangunan. Selain itu, pilar 

lingkungan menuntut adanya sinergi yang adil antara pertumbuhan ekonomi dan keberlanjutan 

lingkungan, agar pembangunan tidak hanya berorientasi pada masa kini, tetapi juga menjamin 

kelangsungan hidup generasi mendatang.17 

Dalam konteks ekonomi Islam, pengembangan manusia diarahkan agar memiliki kesadaran 

kemanusiaan yang utuh, menjauhi sifat rakus, serta menjalankan kehidupan dengan nilai-nilai yang 

lebih berimbang. Kesimpulannya, terdapat empat prinsip esensial dalam perspektif ekonomi Islam 

terhadap keberlanjutan. Pertama, prinsip tauhid, yaitu kesadaran bahwa seluruh alam adalah milik 

Allah dan manusia hanya berperan sebagai pengelola, bukan pemilik. Prinsip ini juga menekankan 

keadilan, termasuk larangan berlebih-lebihan dalam konsumsi, terutama dalam penggunaan energi 

tak terbarukan. Kedua, prinsip mizan atau keseimbangan, yang menekankan pentingnya efisiensi 

ekologis, pengendalian hawa nafsu, serta menjaga hubungan baik dengan Tuhan, sesama manusia, 

dan alam. Ketiga, prinsip khilafah, yang menempatkan manusia sebagai pemimpin yang bertugas 

memelihara dan mengayomi lingkungan. Keempat, prinsip amanah, yaitu tanggung jawab manusia 

untuk menjaga alam yang telah dititipkan Allah, sejalan dengan nilai-nilai tata kelola yang baik dan 

karakter rahmatan lil ‘alamin. 

Dalam kajian Islamic Eco-Ethics, Islam menawarkan pendekatan etis terhadap 

pembangunan berkelanjutan melalui maqashid syariah. Terdapat dua langkah pokok untuk 

mewujudkan pembangunan yang bersifat berkesinambungan, yakni penerapan sistem ekonomi 

Islam dan penguatan kembali lembaga tradisional pengelola sumber daya Islami. Gagasan ini 

sejalan dengan konsep Islamic Eco-Ethics yang menempatkan etika sebagai dasar interaksi 

manusia dengan lingkungannya. Prinsip-prinsip etika tersebut meliputi al-adl (keadilan), maslahah 

(kepentingan publik), istishlah (perbaikan), dan i’tidal (keseimbangan). Dalam konteks 

pengembangan sumber daya manusia dan pemasaran syariah, model bisnis Islam menekankan 

bahwa pencapaian keuntungan harus diiringi dengan peningkatan kesejahteraan para pekerja. 

Dalam praktik ekonomi berbasis syariah, lembaga perbankan Islam berperan dalam mendorong 

ekonomi hijau melalui implementasi kebijakan green banking. Hal ini dilakukan melalui pembiayaan 

pada sektor energi terbarukan, efisiensi energi industri, dan program pertanian ramah lingkungan. 

Pembiayaan dan investasi juga disaring melalui daftar negatif guna memastikan tidak ada kegiatan 

yang berpotensi merusak lingkungan.  

Kebijakan green banking ini menjadi bentuk komitmen perbankan syariah dalam 

mengedepankan aspek lingkungan dan sosial. Selain perbankan, lembaga keuangan syariah non-

 
16 Masrukhatul A’yun, Zakiyyatul Hidayah, and Muhammad Masrur, “Peran Lembaga Zakat, Infaq, Sedekah Dan 
Wakaf Terhadap Perekonomian,” J u r n a l Q I E M A ( Q o m a r u d d i n I s l a m i c E c o n o m y M a g a z i n E ) 10, 
no. 1 (2024): 57–64, https://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/qiema/article/view/4240/2944. 
17 Muhammad Cakra Powari Sutisna, Ahmad Filki, and Kurniati, “Pengaruh Kemandirian Finansial Perempuan 
Terhadap Relasi Gender Dalam Keluarga,” Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 8, no. 11 (2024): 261–70. 



Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 

 

 
346   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

bank juga berkontribusi pada implementasi green economy. Salah satu contohnya adalah program 

Hutan Wakaf yang dikelola oleh Badan Wakaf Indonesia dan didukung oleh kebijakan 

Kementerian Agama. Program ini menjadi instrumen pelestarian lingkungan serta bentuk respons 

terhadap perubahan iklim. Dari segi ekologi, hutan wakaf berfungsi menjaga stabilitas iklim, 

melestarikan keanekaragaman hayati, menjaga sumber air, dan membantu mencegah bencana alam. 

Peran tersebut telah diatur dalam Pasal 22 Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf.18 

Konsep ekonomi hijau pandangan Islam dapat dipahami sebagai upaya menyeimbangkan antara 

pemanfaatan sumber daya dan kewajiban menjaga kelestariannya. Prinsip seperti tauhid, mizan, 

khilafah, dan amanah menegaskan bahwa manusia tidak memiliki hak absolut atas alam, tetapi 

hanya sebagai pengelola yang harus bertindak adil dan proporsional.19 

Perhatian terhadap isu lingkungan menjadi faktor utama dalam Revolusi Industri 5.0. Pada 

tahap perkembangan ini, keberlanjutan tidak lagi diposisikan sebagai opsi tambahan, tetapi sebagai 

kebutuhan yang mendesak. Perubahan iklim yang semakin cepat, memburuknya kualitas udara dan 

air, serta menurunnya keanekaragaman hayati membuat banyak perusahaan dituntut untuk 

menerapkan model bisnis yang lebih ramah lingkungan. Teknologi berperan besar dalam 

membantu mengurangi emisi karbon, mengelola limbah secara lebih efektif, dan melakukan transisi 

menuju ekonomi sirkular. Salah satu pendekatan yang banyak diterapkan adalah ekonomi sirkular, 

yaitu sistem produksi yang memaksimalkan pemakaian kembali bahan sehingga tidak menghasilkan 

limbah yang terbuang percuma. Melalui pemanfaatan teknologi seperti kecerdasan buatan dan 

robotika, proses daur ulang dapat dilakukan secara otomatis, lebih murah, dan berdampak lebih 

kecil terhadap lingkungan. Pendekatan ini tidak hanya memenuhi tuntutan keberlanjutan, tetapi 

juga membuka potensi nilai ekonomi baru dari bahan yang sebelumnya dianggap tidak berguna.20 

Perubahan kesadaran mengenai keberlanjutan juga mulai terlihat dalam perilaku konsumen. 

Masyarakat modern semakin mempertimbangkan dampak lingkungan dari produk yang mereka 

gunakan, sehingga mendorong perusahaan untuk bersikap lebih transparan dan bertanggung jawab 

dalam pengelolaan rantai pasok. Penggunaan material berkelanjutan, sertifikasi ramah lingkungan, 

serta pengurangan plastik sekali pakai menjadi beberapa langkah yang ditempuh. Namun, 

perubahan ini membutuhkan investasi besar serta komitmen jangka panjang dari pelaku bisnis. 

Salah satu hambatan utama dalam menerapkan model bisnis berkelanjutan adalah tingginya biaya 

awal dan terbatasnya dukungan regulasi. Perusahaan di negara berkembang bahkan menghadapi 

dilema antara mengejar keuntungan jangka pendek dan menjaga keberlanjutan jangka panjang. 

Oleh sebab itu, pemerintah perlu menyediakan kebijakan yang mampu memacu penggunaan 

teknologi hijau dan memberikan insentif bagi perusahaan yang berkomitmen pada praktik 

berkelanjutan.21 

Pembangunan berkelanjutan pada era Revolusi Industri 5.0 memerlukan kerja sama yang 

kuat antar berbagai sektor, seperti pemerintah, dunia usaha, akademisi, dan masyarakat sipil. 

Pemerintah berperan menetapkan regulasi dan kebijakan yang mendorong inovasi teknologi serta 

perlindungan lingkungan. Di sisi lain, sektor swasta bertugas menerapkan praktik bisnis yang 

berorientasi pada keberlanjutan. Sementara itu, perguruan tinggi dan lembaga riset menyediakan 

dasar pengetahuan dan inovasi ilmiah yang diperlukan untuk mendukung proses pembangunan 

tersebut. Salah satu bentuk kolaborasi yang menunjukkan hasil nyata adalah public-private 

 
18 Soehardi, D. V. L. (2022). Peran ekonomi syariah dalam mewujudkan sustainable development berbasis green economy. 
19 Popon Srisusilawati et al., “Implementasi Maqashid Syariah Terhadap Produk Perbankan Syariah,” Al-Mustashfa: 
Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 1 (2022): 1, https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409. 
20 Ahsan Irodat and Efi Afifi, “Tranformasi Maqosidus Syari’ah; Revitalisasi Qowaidul Fiqhiyah,” Ta’dibiya 4 (2024): 
37–49, https://pppm.staisman.com/index.php/japi/article/view/145/164. 
21 Sri Wahyuni, Asmuni Asmuni, and Tuti Anggraini, “Analisis Maqashid Dan Maslahah Transaksi E-Commerce Di 
Indonesia,” Jurnal Riset Pendidikan Ekonomi 8, no. 2 (2023): 124–33, https://doi.org/10.21067/jrpe.v8i2.8703. 



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0 

 

 
347   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

partnership (PPP) dalam pengembangan energi terbarukan. Dalam skema ini, pemerintah memberi 

landasan kebijakan dan insentif, sedangkan pihak swasta berinvestasi pada teknologi hijau seperti 

tenaga surya dan angin. Kolaborasi tersebut mempercepat transisi energi, mengurangi emisi 

karbon, serta menciptakan lapangan kerja dan peluang ekonomi baru. Peran masyarakat sipil, 

terutama generasi muda, juga semakin penting. Kesadaran tinggi terhadap isu lingkungan memicu 

tuntutan agar perusahaan dan pemerintah lebih tegas dalam menerapkan prinsip keberlanjutan. 

Gerakan sosial seperti aksi iklim global menjadi pendorong kuat bagi berbagai pihak untuk 

mengambil langkah konkret menghadapi krisis lingkungan.22 

Namun, keberhasilan kolaborasi ini bergantung pada keselarasan tujuan dan komitmen 

masing-masing pihak. Pemerintah perlu memastikan kebijakan pembangunan tidak hanya 

menargetkan pertumbuhan ekonomi jangka pendek, tetapi juga memperhatikan kelestarian 

lingkungan. Sektor swasta perlu menjadikan keberlanjutan sebagai peluang inovasi, bukan sekadar 

kewajiban tambahan. Dengan kerja sama yang konsisten, pembangunan ekonomi yang berkeadilan 

dan berkelanjutan di era Industri 5.0 dapat tercapai.23 Hal ini dengan Integrasi gagasan Ibnu 

Qayyim dalam etika green economy memberikan landasan moral bagi transformasi ekonomi 

berkelanjutan di era 5.0. Teknologi hanya menjadi alat agar efisien dan mudah, serta keberhasilan 

ekonomi hijau ditentukan oleh bagaimana manusia mengelola dan menempatkan kemaslahatan 

sebagai pusat keputusan. Sehingga dapat dicerna bahwa nilai klasik masih dan akan selalu  memiliki 

kemampuan adaptif terhadap tantangan modern.24 

D. Analisis Integrasi Gagasan Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy 

Green economy dipandang sebagai instrumen yang dapat menghasilkan tiga capaian utama, 

yaitu peningkatan pendapatan masyarakat serta penciptaan lapangan kerja baru; penggunaan 

sumber daya alam yang lebih efisien dengan emisi karbon yang lebih rendah serta berkurangnya 

limbah dan polusi; serta kontribusi terhadap tujuan sosial yang lebih luas melalui praktik 

pembangunan berkelanjutan, pemerataan, dan penurunan kemiskinan. Meskipun demikian, tujuan 

sosial tersebut perlu berada dalam kerangka kebijakan kelembagaan yang jelas dan menjadi bagian 

integral dari agenda penerapan ekonomi hijau. Hasil kajian menunjukkan bahwa implementasi 

green economy di sektor industri Indonesia masih menemui hambatan besar, terutama terkait 

penerapan kebijakan dan rendahnya kesadaran pelaku industri. Banyak entitas bisnis belum 

menjalankan praktik efisiensi sumber daya, reduksi limbah, maupun pemanfaatan energi 

terbarukan. Data dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) menunjukkan 

bahwa sekitar 65% pencemaran di sungai-sungai utama Indonesia masih bersumber dari limbah 

industri, yang mengindikasikan perlunya reformasi mendalam dalam pengelolaan industri agar 

lebih berorientasi lingkungan.25 

Dari perspektif Islam, literatur menegaskan bahwa ajaran agama memberikan perhatian 

besar terhadap kelestarian alam. Konsep manusia sebagai khalifah menjadi basis moral bahwa 

lingkungan harus dijaga dan tidak boleh dirusak. Beberapa ayat Al-Qur’an, termasuk QS. Al-

Baqarah: 30 dan QS. Ar-Rum: 41, menggambarkan bahwa kerusakan ekologis merupakan 

konsekuensi dari tindakan manusia yang melampaui batas. Dengan demikian, etika lingkungan 

 
22 Nova Yanti Maleha, Waldi Nopriansyah, and Bagus Setiawan, “Dinamika Transaksi Cryptocurrency Antara 
Haram Dan Halal,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8, no. 03 (2022): 3114–19, https://jurnal.stie-
aas.ac.id/index.php/jei/article/view/5935/2816. 
23 Fitriani, W., Permana, G. D., Nurhakim, N., Al Qadiri, W. M., & Supratikta, H. (2025b). Kolaborasi SDM, 
teknologi, dan kesadaran lingkungan: Strategi pembangunan ekonomi di era Revolusi Industri 5.0. Multidisciplinary 
Indonesian Center Journal (MICJO), 2(1), 26–35. https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.327 
24 Maleha, Nopriansyah, and Setiawan, “Dinamika Transaksi Cryptocurrency Antara Haram Dan Halal.” 
25 Putri Apria Ningsih, “Pemikiran Ekonomi Ibnu Qayyim,” Islamic Banking 1 (2016): 1–10, 
https://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article/view/35/27. 

https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.327


Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 

 

 
348   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

dalam Islam dapat dijadikan landasan dalam membangun kesadaran kolektif untuk 

mengarusutamakan green economy di sektor industri. Integrasi antara prinsip ekonomi hijau dan 

etika lingkungan Islam berpotensi memberikan dampak signifikan dalam upaya mengendalikan 

kerusakan lingkungan. Nilai-nilai seperti keadilan, keseimbangan, serta amanah yang menjadi inti 

ajaran Islam, apabila diterapkan dalam kebijakan industri, dapat mendorong munculnya pola 

produksi dan konsumsi yang lebih berkelanjutan. Contohnya, perusahaan dapat mengadopsi 

produksi bersih, melakukan daur ulang limbah, dan memilih bahan baku yang ramah lingkungan 

sebagai wujud penerapan nilai-nilai Islam dalam aktivitas usaha. 

Temuan penelitian memperlihatkan bahwa beberapa perusahaan mulai mengintegrasikan 

prinsip ekonomi hijau berbasis nilai Islam, seperti manajemen limbah yang sesuai kaidah syariah 

dan pemanfaatan energi terbarukan yang tidak bertentangan dengan prinsip halal. Namun 

demikian, jumlah penerapannya masih terbatas dan belum menjadi praktik umum dalam industri. 

Hambatan terbesar meliputi lemahnya regulasi, kurangnya insentif, dan rendahnya literasi 

lingkungan di kalangan dunia usaha. Dalam aspek kebijakan, pemerintah telah meluncurkan 

sejumlah peraturan terkait pengelolaan lingkungan, tetapi tingkat implementasinya masih belum 

maksimal. Diperlukan kerja sama antara pemerintah, industri, dan masyarakat untuk memasukkan 

nilai-nilai Islam ke dalam kerangka kebijakan yang disusun. Hal ini dapat dilakukan melalui 

penyusunan standar industri berbasis syariah yang menekankan pelestarian lingkungan serta 

pemberian penghargaan bagi perusahaan yang berhasil menjalankan prinsip ekonomi hijau secara 

konsisten.26 

Berdasarkan pemikiran Ibn Qayyim yang menempatkan keadilan, kemaslahatan, dan 

penjagaan dari kerusakan (dar’ al-mafasid) sebagai inti syariat, peneliti memandang bahwa gagasan 

beliau memiliki relevansi kuat dengan prinsip green economy yang berkembang pada era modern. 

Nilai-nilai yang beliau tekankan seperti larangan menimbulkan mafsadah, kewajiban menjaga 

lingkungan, serta fleksibilitas hukum sesuai perubahan zaman menunjukkan bahwa etika 

lingkungan bukanlah konsep baru dalam Islam, melainkan bagian dari fondasi moral syariat itu 

sendiri. Oleh karena itu, integrasi pemikiran Ibn Qayyim ke dalam kerangka green economy bukan 

hanya bertujuan memperkuat dasar keagamaan bagi pembangunan berkelanjutan, tetapi juga 

memberikan arah etis agar praktik ekonomi di era 5.0 tetap berada dalam koridor dan 

menghadirkan kebermanfaatan umum (jalb al-mashalih) serta kemaslahatan yang menyeluruh. 

Tabel 2. Integrasi Green Economy Maqashid Ibn Qayyim 

Aspek Green 
Economy 

Praktik Industri Nilai Maqashid 
menurut Ibn 

Qayyim 

Keterkaitan 

Efisiensi Sumber 
Daya 

Pengurangan 
penggunaan bahan 
baku 

Jalb al-mashalih 
(menghadirkan 
kemaslahatan) 

Efisiensi mencegah 
pemborosan dan 
memaksimalkan 
manfaat 

Pengurangan Limbah Daur ulang, Produksi 
bersih 

Dar’ al-mafasid 
(mencegah 
kerusakan) 

Menghindari polusi 
sebagai bentuk 
pencegahan mafsadah 

Emisi Karbon 
Rendah 

Energi terbarukan Keadilan & rahmat Tidak merugikan 
makhluk dan alam 

Penciptaan Lapangan 
Kerja 

Industri hijau Maslahah sosial Kesempatan ekonomi 
yang adil merata 

 
26 Hasugian, F. M. S., Maulana, J., Wulandari, M., Angelia, T., & Lubis, R. S. (2025). Analisis praktik green economy 
dalam Islam: Upaya menanggulangi kerusakan lingkungan oleh sektor industri. Jurnal Ekonomi Syariah Pelita Bangsa, 
10(2). https://doi.org/10.37366/jespb.v10i02.2456 

https://doi.org/10.37366/jespb.v10i02.2456


Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0 

 

 
349   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

Pengurangan 
Kemiskinan 

Model ekonomi 
berkelanjutan 

Keadilan distribusi Menjaga 

keseimbangan sosial 
 

E. Relevansi Lembaga Filantropi Dan Sharia Green Economy 

Lembaga filantropi memiliki posisi strategis dalam mendorong transformasi UMKM menuju 

praktik sharia green economy. Sebagai institusi yang berorientasi pada peningkatan kesejahteraan sosial 

dan kelestarian lingkungan, lembaga filantropi dapat membantu mengatasi kesenjangan modal dan 

keterbatasan informasi yang sering menjadi hambatan bagi UMKM dalam mengadopsi model 

bisnis yang sesuai prinsip syariah dan berwawasan ekologis. Melalui penyediaan bantuan dalam 

bentuk hibah, pembiayaan lunak, atau investasi berdampak (impact investment), lembaga ini dapat 

memberikan dukungan bagi UMKM yang ingin menerapkan teknologi ramah lingkungan atau 

menata ulang proses operasional mereka agar lebih selaras dengan prinsip ekonomi hijau. Di 

samping dukungan finansial, lembaga filantropi juga berperan dalam meningkatkan kapasitas 

pelaku UMKM melalui pelatihan dan pendampingan. Upaya tersebut memungkinkan pelaku usaha 

memahami konsep dan mekanisme sharia green economy, sehingga mereka mampu menerapkannya 

pada kegiatan bisnis sehari-hari secara lebih sistematis dan berkelanjutan. 

Peran lembaga filantropi tidak hanya berhenti pada pemberian pendanaan dan pelatihan, 

tetapi juga mencakup pembangunan ekosistem yang mendorong kolaborasi. Lembaga ini dapat 

mempertemukan UMKM dengan para ahli, mentor, serta mitra usaha untuk membuka akses pada 

pengetahuan dan jejaring yang relevan. Mereka juga dapat memacu lahirnya inovasi melalui 

penyelenggaraan kompetisi, inkubasi bisnis, dan program yang menstimulasi pengembangan solusi 

usaha berbasis syariah dan ramah lingkungan. Dengan demikian, kontribusi lembaga filantropi 

mencakup pembangunan modal sosial, pengetahuan, dan infrastruktur pendukung yang diperlukan 

bagi keberlanjutan transisi UMKM menuju ekonomi hijau berbasis syariah. Lebih jauh lagi, 

lembaga filantropi berperan sebagai penghubung antara kebijakan pemerintah dan praktik yang 

berlangsung di tingkat akar rumput. Mereka dapat menerjemahkan kebijakan nasional mengenai 

ekonomi hijau atau keuangan syariah menjadi program yang lebih mudah diimplementasikan oleh 

pelaku UMKM. Dengan kemampuan membaca kebutuhan masyarakat serta fleksibilitas dalam 

merancang program, lembaga filantropi dapat mengembangkan intervensi yang lebih relevan, 

adaptif, dan selaras dengan karakteristik lokal.27 

Selain itu, lembaga filantropi memiliki peluang untuk menjadi pelopor dalam menciptakan 

model pembiayaan syariah yang mendukung ekonomi hijau. Contohnya melalui pengembangan 

wakaf produktif yang dialokasikan untuk proyek UMKM yang berbasis sharia green economy, atau 

merancang skema sukuk hijau yang disesuaikan dengan kemampuan dan kebutuhan UMKM. 

Dengan demikian, kontribusi mereka tidak hanya memfasilitasi adaptasi UMKM terhadap praktik 

bisnis berkelanjutan, tetapi juga memperluas ragam instrumen keuangan syariah yang dapat 

mendukung agenda pembangunan berkelanjutan secara menyeluruh.28 Integrasi peran lembaga 

filantropi dalam sharia green economy sejalan dengan pemikiran Ibn Qayyim mengenai maqashid al-

syari’ah, khususnya dalam hal prinsip.29 

Konsep jalb al-mashalih atau menghadirkan kemaslahatan tercermin secara nyata dalam peran 

lembaga filantropi yang berupaya mewujudkan manfaat sosial dan ekologis secara berkelanjutan. 

Melalui program peningkatan kapasitas UMKM, pendanaan hijau, serta pemberdayaan masyarakat, 

 
27 Abdul Rahim, Ahmad Musyahid, and Lomba Sultan, “Integrasi Filsafat Hukum Islam Dengan Prinsip Hukum 
Ekonomi Syariah Dalam Perekonomian Modern,” Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 3, no. 2 (2025): 60–75, 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/shighat_hes/article/view/14766/2820. 
28 Syamsudin, N. M. A., & Ngatmin, A. (2024). UMKM berbasis ekonomi hijau syariah: Menuju pembangunan berkelanjutan 
dengan dukungan lembaga filantropi Islam. 
29 Srisusilawati et al., “Implementasi Maqashid Syariah Terhadap Produk Perbankan Syariah.” 



Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 

 

 
350   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

filantropi berkontribusi langsung dalam memperkuat ekonomi rakyat sekaligus menjaga kelestarian 

lingkungan. Praktik ini sejalan dengan pandangan Ibn Qayyim yang menegaskan bahwa seluruh 

ketentuan syariat Islam ditujukan untuk menghadirkan manfaat yang seluas-luasnya, tidak hanya 

bagi manusia, tetapi juga bagi alam sebagai bagian dari amanah Allah Swt. Di sisi lain, prinsip dar’ 

al-mafasid atau mencegah kerusakan diwujudkan melalui dukungan terhadap penggunaan teknologi 

ramah lingkungan, pengurangan limbah, dan peningkatan efisiensi energi. Upaya ini merupakan 

implementasi konkret dari ajaran Ibn Qayyim tentang pentingnya mencegah segala bentuk 

kerusakan sebelum menimbulkan dampak yang lebih besar. Dengan mengarahkan aktivitas 

ekonomi pada praktik yang berkelanjutan, lembaga filantropi turut berperan dalam menghindarkan 

eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan serta menjaga keseimbangan ekosistem.30 

Nilai keadilan, rahmah, dan amanah juga menjadi fondasi utama dalam aktivitas filantropi. 

Pemberdayaan UMKM kecil agar tidak tertinggal dari arus pembangunan mencerminkan keadilan 

sosial, sementara pendanaan dan pembinaan yang bebas dari praktik riba menunjukkan sikap 

amanah dan kasih sayang sosial. Nilai-nilai tersebut merupakan inti dari syariat Islam sebagaimana 

ditegaskan oleh Ibn Qayyim. Lebih lanjut, pengembangan instrumen keuangan syariah inovatif, 

seperti sukuk hijau dan wakaf produktif, mencerminkan prinsip taghayyur al-ahkam, yakni 

fleksibilitas hukum seiring perubahan kondisi zaman. Dalam konteks era Society 5.0 yang 

menekankan integrasi teknologi digital demi kesejahteraan manusia, peran filantropi menjadi 

semakin signifikan karena mampu menjawab tantangan modern secara adaptif tanpa meninggalkan 

prinsip-prinsip syariah dan maqashid al-syari‘ah. Era 5.0 memperkuat hubungan antara prinsip 

Syariah terutama yang berorientasi pada kemaslahatan dan pencegahan kerusakan dengan 

kemajuan teknologi sebagai alat untuk menghadirkan keberlanjutan jangka panjang.31 

Kesimpulan  

Integrasi konsep maslahah Ibnu Qayyim dengan green economy pada era Society 5.0 

menegaskan bahwa nilai-nilai etika Islam dapat menjadi fondasi normatif bagi pembangunan 

berkelanjutan. Prinsip jalb al-mashalih dan dar’ al-mafasid memberikan arah agar aktivitas ekonomi, 

pemanfaatan teknologi, serta proses produksi dan konsumsi tidak hanya berorientasi pada efisiensi 

dan pertumbuhan, tetapi juga mempertimbangkan dampak jangka panjang terhadap kelestarian 

lingkungan dan kesejahteraan publik. Kerangka maqāṣid al-syarī‘ah yang menekankan penjagaan 

kehidupan, harta, akal, dan lingkungan selaras dengan tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs) 

serta memperkuat paradigma ekonomi hijau yang adil dan bertanggung jawab. Melalui integrasi 

fiqh muamalah, fiqh lingkungan, dan etika ekologis Islam, model ekonomi hijau Islami 

menawarkan pendekatan holistik yang menempatkan manusia sebagai pengelola bumi yang 

amanah. Peran produsen dan konsumen menjadi kunci dalam mewujudkan praktik ekonomi yang 

ramah lingkungan dan berkeadilan. Dengan demikian, integrasi maslahah Ibnu Qayyim dan green 

economy menghadirkan alternatif pembangunan yang etis, adaptif, dan relevan dengan tantangan 

global, sekaligus membuka peluang bagi kebijakan, inovasi, dan penelitian lanjutan yang berbasis 

nilai spiritual dan keberlanjutan. 

Daftar Pustaka 

A’yun, Masrukhatul, Zakiyyatul Hidayah, and Muhammad Masrur. “Peran Lembaga Zakat, Infaq, 
Sedekah Dan Wakaf Terhadap Perekonomian.” J u r n a l Q I E M A ( Q o m a r u d d i n I s l 
a m i c E c o n o m y M a g a z i n E ) 10, no. 1 (2024): 57–64. 
https://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/qiema/article/view/4240/2944. 

 
30 Faqih At Thariq Harahap et al., “Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali,” EKONOMIKA45: Jurnal Ilmiah Manajemen, 
Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, 2025, https://jurnaluniv45sby.ac.id/index.php/ekonomika/article/view/4544/3664. 
31 Kec Leuwimunding and Kab Majalengka, “Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam Jurnal Ecopreneur Upaya 
Masyarakat Dalam Publikasi Destinasi Wisata Untuk Peningkatan Ekonomi Desa Leuwikujang,” Jurnal Ekonomi Dan 
Bisnis Islam I (2020): 30–45, https://journal.bungabangsacirebon.ac.id/index.php/ecopreneur/article/view/65. 



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0 

 

 
351   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

Afriani, F. “Peluang Usaha Kecil Dan Menengah (UKM) Dalam Ekonomi Indonesia.” Ekonomica 
Sharia 1, no. 2 (2016): 13–32. 

Dinar, Ashari Seribu, Syamsul Hilal, and Moh. Bahruddin. “Ijtihad Dan Ifta Dewan Syariah 
Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN MUI): Pengertian, Metode Dan Klasifikasi.” Jurnal 
Penelitian Multidisiplin Bagsa 1, no. 8 (2025): 890–97. 
https://ejournal.amirulbangunbangsapublishing.com/index.php/jpnmb/article/view/170/
136. 

Harahap, Faqih At Thariq, Adelia Khirani Lubis, Salbiah, Miftahul Jannah, Widiya Wati, and Fitri 
Hayati. “Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali.” EKONOMIKA45: Jurnal Ilmiah Manajemen, 
Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, 2025. 
https://jurnaluniv45sby.ac.id/index.php/ekonomika/article/view/4544/3664. 

Hera Susanti, Keuis. “Tantangan Dan Peluang Perbankan Syariah Di Era Digital Dalam 
Pertumbuhan Berkelanjutan.” Persya: Jurnal Perbankan Syariah 2, no. 1 (2024): 13–19. 
https://doi.org/10.62070/persya.v2i1.53. 

Husain, Fandi, and Ahmad Zakiy. “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM 
DALAM QS. AL- SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan 
Karya Thabathaba’i).” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14. 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.0
6.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUN
GAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Hutagalung, Muhammad Abrar Kasmin, Rahma Fitri, and Sri Rezeki Widya Ritonga. “Generasi 
Muslim Milenial Dan Wirausaha.” Seminar Nasional Hasil Pengabdian Kepada Masyarakat 2019 - 
SINDIMAS 2019, 2019, 300–304. https://doi.org/700/sm.v1i1.590.g398. 

Irodat, Ahsan, and Efi Afifi. “Tranformasi Maqosidus Syari’ah; Revitalisasi Qowaidul Fiqhiyah.” 
Ta’dibiya 4 (2024): 37–49. 
https://pppm.staisman.com/index.php/japi/article/view/145/164. 

Khoiri Abdi, Moh, and Novi Febriyanti. “Penyusunan Strategi Pemasaran Islam Dalam 

Berwirausaha Di Sektor Ekonomi Kreatif Pada Masa Pandemi Covid-19.” El-Qist : Journal of 
Islamic Economics and Business (JIEB) 10, no. 2 (2020): 160–78. 
https://doi.org/10.15642/elqist.2020.10.2.160-178. 

Leuwimunding, Kec, and Kab Majalengka. “Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam Jurnal 
Ecopreneur Upaya Masyarakat Dalam Publikasi Destinasi Wisata Untuk Peningkatan 
Ekonomi Desa Leuwikujang.” Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam I (2020): 30–45. 
https://journal.bungabangsacirebon.ac.id/index.php/ecopreneur/article/view/65. 

Maleha, Nova Yanti, Waldi Nopriansyah, and Bagus Setiawan. “Dinamika Transaksi 
Cryptocurrency Antara Haram Dan Halal.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8, no. 03 (2022): 
3114–19. https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jei/article/view/5935/2816. 

Nasiroh, Wilda, and Khusniati Rofi’ah. “Pemikiran Ibnu Qayyim Tentang Riba Dan 
Relevansinya Terhadap Perekonomian Di Indonesia.” AMAL: Journal of Islamic Economic and 
Business (JIEB) 05, no. 02 (n.d.): 66–75. 
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/article/view/14819/7900. 

Ningsih, Putri Apria. “Pemikiran Ekonomi Ibnu Qayyim.” Islamic Banking 1 (2016): 1–10. 
https://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article/view/35/27. 

Rahim, Abdul, Ahmad Musyahid, and Lomba Sultan. “Integrasi Filsafat Hukum Islam Dengan 
Prinsip Hukum Ekonomi Syariah Dalam Perekonomian Modern.” Jurnal Hukum Ekonomi 
Syariah 3, no. 2 (2025): 60–75. 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/shighat_hes/article/view/14766/2820. 

Ridlo, M. Rasyid, and Muhajirin. “Gagasan Maqashid Syariah Dan Ekonomi Syariah Dalam 
Pandangan Imam Ibnu Taimiyah Dan Imam Ibnu Qayyim Al-Jauziyah.” Taraadin, 2022. 
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/article/view/14819/7900. 



Muhammad Faujan Al Hadi1, Lina Marlina Susana2 

 

 
352   Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026 

Salsabila, Unik Hanifah, Lathifah Irsyadiyah Husna, Durotun Nasekha, and Anggi Pratiwi. 
“Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak 
Berkebutuhan Khusus.” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14. 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.0
6.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUN
GAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Srisusilawati, Popon, Putri Diani Hardianti, Neli Erlianti, Isfi Rizka Pitsyahara, and Siti Karomah 
Nuraeni. “Implementasi Maqashid Syariah Terhadap Produk Perbankan Syariah.” Al-
Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 1 (2022): 1. 
https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409. 

Supian, Sopwan, Machdum Bachtiar, and Eneng Muslihah. “Model Kepemimpinan Pendidikan 
Imam Al-Ghazali Dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah.” Journal of Human And Education 4, no. 5 
(2023): 1130–38. https://www.jahe.or.id/index.php/jahe/article/view/1624/901. 

Sutisna, Muhammad Cakra Powari, Ahmad Filki, and Kurniati. “Pengaruh Kemandirian 
Finansial Perempuan Terhadap Relasi Gender Dalam Keluarga.” Jurnal Ilmiah Multidisiplin 
Terpadu 8, no. 11 (2024): 261–70. 

Wahyuni, Sri, Asmuni Asmuni, and Tuti Anggraini. “Analisis Maqashid Dan Maslahah Transaksi 
E-Commerce Di Indonesia.” Jurnal Riset Pendidikan Ekonomi 8, no. 2 (2023): 124–33. 
https://doi.org/10.21067/jrpe.v8i2.8703. 

Wulandari, and Sudiana. “Analisis Tingkat Efektivitas Trans Sarbagita Sebagai Transportasi 
Publik Di Provinsi Bali.” E-Jurnal EP,7(11):2490-2517, no. Jurusan Ekonomi Pembangunan 
Unud Bali (2011): 2490–2517. https://erepo.unud.ac.id/id/eprint/22935/. 

 

 


