Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam
DOI: https://doi.org/10.71242/0vqin912

E-ISSN: 3089-1973

Vol: 2 Issue (1) 2025

Journal Homepage: https://journal.salahuddinal-ayyubi.com/index.php/AL]JSI/issue/view/39

Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0

Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®
"“Universitas Muhammadiyah Bandung, Indonesia
Email Correspondent: fauzanalhadi23@gmail.com, linamarlinasusana@umbandung.ac.id’

Received: 03-11-2025

Revised: 06-12-2025 Accepted: 12-01-2026

Info Artikel

Abstract

Keywords:  Integration,
Maslahab, Ibnu  Qayyim,
Ethics, Green Economy.

This study aims to analyze the integration of Ibn Qayyim's maslahah concept
as the ethical basis of Islamic economics in the development of the Green
Economy in the Society 5.0 era. The 5.0 era is characterized by the use of
intelligent technologies, such as artificial intelligence and economic
digitalization, which are oriented towards improving the quality of human life.
However, these technological advances require a strong ethical framework so
that economic activities do not only focus on efficiency and profit, but also
ensure environmental sustainability and social welfare. In this context, Ibn
Qayyim's maslahah concept becomes relevant as a normative guide that
balances economic, social, and ecological interests. This study uses a qualitative
approach based on literature review by examining the works of Ibn Qayyim
and various scientific sources related to the green economy and sustainable
development. The analysis focuses on the relevance of maslahah values to the
principles of the Green Economy, such as production efficiency, responsible
management of natural resources, sustainable investment, and equitable
distribution of economic benefits. The results of the study indicate that the
maslahah concept provides an ethical orientation so that economic activities
are not trapped in short-term interests that have the potential to damage the
environment. Furthermore, the principle of dar' al-mafasid emphasizes the
importance of preventing economic practices that cause ecological damage,
while jalb al-mashalih encourages the development of innovation and
investment in green sectors, such as renewable energy and the circular
economy. The integration of these two principles strengthens the
implementation of the Green Economy in the 5.0 era, making it more adaptive,
equitable, and aligned with the sustainable development goals (SDGs) from an
Islamic economic perspective.

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi konsep maslabah menurut
Ibnu Qayyim sebagai landasan etika ekonomi Islam dalam pengembangan Green
Economy pada era Society 5.0. Era 5.0 ditandai dengan pemanfaatan teknologi
cerdas, seperti kecerdasan buatan dan digitalisasi ekonomi, yang berorientasi
pada peningkatan kualitas hidup manusia. Namun demikian, kemajuan



file:///C:/Users/HYPE/Downloads/fauzanalhadi23@gmail.com1
mailto:,%20linamarlinasusana@umbandung.ac.id2
https://doi.org/10.71242/0yqjn912

Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®

teknologi tersebut menuntut adanya kerangka etis yang kuat agar aktivitas
ekonomi tidak hanya berfokus pada efisiensi dan keuntungan, tetapi juga
menjamin keberlanjutan lingkungan dan kesejahteraan sosial. Dalam konteks
ini, konsep masiahah Ibnu Qayyim menjadi relevan sebagai panduan normatif
yang menyeimbangkan antara kepentingan ekonomi, sosial, dan ekologis.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis kajian literatur
dengan menelaah karya-karya Ibnu Qayyim serta berbagai sumber ilmiah terkait
ekonomi hijau dan pembangunan berkelanjutan. Analisis difokuskan pada
relevansi nilai maslabab tethadap prinsip-prinsip Green Economy, seperti efisiensi
produksi, pengelolaan sumber daya alam secara bertanggung jawab, investasi
berkelanjutan, serta distribusi manfaat ekonomi yang berkeadilan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa konsep masiahah memberikan orientasi etis agar aktivitas
ckonomi tidak terjebak pada kepentingan jangka pendek yang berpotensi
merusak lingkungan. Lebih lanjut, prinsip dar’ al-mafasid menekankan
pentingnya pencegahan terhadap praktik ekonomi yang menimbulkan
kerusakan ekologis, sementara jalb al-mashalih mendorong pengembangan
inovasi dan investasi pada sektor-sektor hijau, seperti energi terbarukan dan

Kata Kunci: Integrasi,  ekonomi sirkular. Integrasi kedua prinsip tersebut memperkuat implementasi

Maslahah, Ibnu Qayyim,  Green Economy pada era 5.0 sehingga lebih adaptif, berkeadilan, dan selaras

Etika, Green Economy.  dengan tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs) dalam perspektif ekonomi
Islam.

Pendahuluan

Kirisis iklim saat ini menjadi persoalan serius yang semakin rumit karena dampaknya menjalar
ke hampir semua aspek kehidupan manusia maupun keseimbangan lingkungan hingga
petekonomian. 'Gejala krisis ini tetlihat dari naiknya suhu rata-rata bumi, cuaca ekstrem yang
makin sering terjadi, peningkatan permukaan air laut, serta berkurangnya keanekaragaman hayati.
Temuan lembaga internasional yang mengkaji perubahan iklim menegaskan bahwa aktivitas
manusia terutama pelepasan emisi gas rumah kaca dari penggunaan energi fosil dan praktik
deforestasi menjadi faktor utama yang mendorong perubahan iklim global. Indonesia, sebagai
negara dengan sumber daya alam yang luas, juga menghadapi konsekuensi nyata dari kondisi ini,
mulai dari meningkatnya bencana alam, terganggunya ckosistem, hingga ancaman terhadap
ketahanan pangan dan kesehatan penduduknya.? Di tengah kondisi tersebut, wacana green econonmy
semakin banyak dibicarakan sebagai salah satu jalan keluar yang lebih realistis bagi negara-negara
yang sedang menghadapi tekanan krisis iklim.

Pendekatan ini tidak hanya menekankan pertumbuhan ekonomi, tetapi juga menuntut agar
proses produksi, penggunaan energi, dan pengelolaan sumber daya dilakukan dengan lebih
bertanggung jawab.? Indonesia pun mulai bergerak ke arah ini melalui kebijakan transisi energi,
pengelolaan limbah yang lebih terukur, dan dorongan terhadap ekonomi sirkular.* Meski begitu,
upaya ini tidak akan berjalan optimal jika hanya bertumpu pada aspek teknis atau kebijakan semata.
Diperlukan fondasi etis yang mampu mengarahkan aktivitas ekonomi agar tetap berpihak pada
kelestarian lingkungan dan kesejahteraan masyarakat. Pada titik inilah nilai-nilai ekonomi Islam,

L F Afriani, “Peluang Usaha Kecil Dan Menengah (UKM) Dalam Ekonomi Indonesia,” Ekonomica Sharia 1, no. 2
(2016): 13-32.

2 Putri, D. A., Azzahra, H., Melaban, M. Z., & Hermanto, E. (2025). Tafsir ekologis: Membaca ayat-ayat alam sebagai etika
konservasi dalam krisis iklim global (Nol. 4). https:/ /publisherqu.com/index.php/

3 Wulandari and Sudiana, “Analisis Tingkat Efektivitas Trans Sarbagita Sebagai Transportasi Publik Di Provinsi
Bali,” E-Jurnal EP,7(11):2490-2517, no. Jurusan Ekonomi Pembangunan Unud Bali (2011): 2490-2517,
https://etepo.unud.ac.id/id/eprint/22935/.

* Moh Khoiri Abdi and Novi Febriyanti, “Penyusunan Strategi Pemasaran Islam Dalam Berwirausaha Di Sektor
Ekonomi Kreatif Pada Masa Pandemi Covid-19,” ELQist : Journal of Islamic Economics and Business (JIEB) 10, no. 2
(2020): 16078, https://doi.org/10.15642/elqist.2020.10.2.160-178.

340 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026


https://publisherqu.com/index.php/

Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0

khususnya konsep maslabah dalam pemikiran Ibnu Qayyim, menjadi relevan karena menawarkan
kerangka moral yang dapat menuntun praktik ekonomi agar tidak sekadar mengejar keuntungan,
tetapi juga menjaga keberlanjutan hidup di masa mendatang. Beberapa kajian penelitian
sebelumnya bahwa terdapat empat aspek utama yang perlu diperhatikan dalam pandangan
ckonomi Islam terhadap lingkungan. Pertama, tauhid, yakni kesadaran bahwa seluruh alam semesta
adalah milik Allah Swt. Dengan pemahaman ini, manusia tidak seharusnya bersikap berlebihan,
serakah, atau mengeksploitasi sumber daya secara tidak terkendali karena tindakan tersebut hanya
akan menimbulkan kerusakan. Kedua, mizan atau keseimbangan, yang menegaskan pentingnya
menjaga harmoni ekologis.”

Selain membangun hubungan baik dengan Allah dan sesama manusia, Islam juga menuntut
manusia menjaga keseimbangan dengan lingkungan. Ketiga, khilafah, yaitu peran manusia sebagai
pemimpin di bumi yang bertugas mengelola, memelihara, serta melindungi segala potensi alam.
Keempat, amanah, yang berarti bahwa alam ini diberikan kepada manusia sebagali titipan sehingga
segala bentuk pemanfaatan harus dilakukan dengan penuh tanggung jawab.® Pemikiran Ibnu
Qayyim menempati posisi penting dalam kajian etika ekonomi Islam karena menawarkan landasan
nilai yang menempatkan kemaslahatan sebagai orientasi utama dalam setiap aktivitas muamalah.
Jika dikaitkan dengan gagasan green economy, konsep maslahah ini menjadi sangat relevan. Prinsip
keberlanjutan lingkungan pada dasarnya sejalan dengan tujuan untuk menjaga manfaat serta
mencegah kerusakan (dar’ al-mafasid). Dalam I'lam al-Muwagqi'in, Ibnu Qayyim menegaskan bahwa
seluruh ketentuan syariah ditetapkan untuk menghadirkan kebaikan bagi manusia dan menolak
segala bentuk bahaya yang dapat mengancam kebetlangsungan hidup.’

Dengan demikian, praktik ekonomi yang menimbulkan kerusakan ekologis, pemborosan
sumber daya, ataupun eksploitasi berlebihan dapat dipahami sebagai tindakan yang tidak sejalan
dengan tujuan syariah.® Keterhubungan pemikiran Ibnu Qayyim dengan konsep green economy
semakin tampak dalam konteks era 5.0, yakni periode ketika teknologi cerdas mulai terintegrasi
dalam hampir seluruh sektor ekonomi. Perubahan ini membuka peluang untuk memperkuat
pembangunan berkelanjutan melalui pengembangan energi bersih, produksi yang lebih efisien,
serta pengelolaan limbah berbasis teknologi. Namun, tanpa pengarah etis, pemanfaatan teknologi
juga berpotensi menimbulkan persoalan baru seperti konsumsi berlebihan, eksploitasi sumber daya
digital, atau ketimpangan pemanfaatan teknologi. Dalam kondisi tersebut, prinsip maslahah dapat
berfungsi sebagai rambu moral agar pemanfaatan teknologi tetap berpihak pada keberlanjutan.
Konsep jalb al-mashalih mendorong teknologi digunakan untuk kemanfaatan publik, sedangkan
dar’ al-mafasid menjadi pengingat agar setiap inovasi tidak menghasilkan dampak negatif bagi
lingkungan dan masyarakat.’

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi
kepustakaan (/brary research) sebagai dasar untuk mengkaji teori, konsep, dan hasil penelitian
sebelumnya yang terkait dengan integrasi nilai nilai yang dimiliki tokoh Ibnu Qayyim sebagai kunci

® Ashari Seribu Dinar, Syamsul Hilal, and Moh. Bahruddin, “Ijtihad Dan Ifta Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama
Indonesia (DSN MUI): Pengertian, Metode Dan Klasifikasi,” Jurnal Penelitian Multidisiplin Bagsa 1, no. 8 (2025): 890—
97, https:/ /ejournal.amirulbangunbangsapublishing.com/index.php/jpnmb/atticle/view/170/136.

® Tasrif, M. (2024). Magashid Sharia’s analysis of the green economy concept in Indonesia.

7 Muhammad Abrar Kasmin Hutagalung, Rahma Fitri, and Sri Rezeki Widya Ritonga, “Generasi Muslim Milenial
Dan Wirausaha,” Seminar Nasional Hasil Pengabdian Kepada Masyarakat 2019 - SINDIMAS 2019, 2019, 300-304,
https://doi.otg/700/sm.v1i1.590.g398.

8 Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah. (1996). [ /am al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. Beirat: Dar al-Kutub al-Timiyyah.

% Keuis Hera Susanti, “Tantangan Dan Peluang Perbankan Syariah Di Era Digital Dalam Pertumbuhan
Betkelanjutan,” Persya: Jurnal Perbankan Syariah 2, no. 1 (2024): 13-19, https://doi.org/10.62070/persya.v2il.53.

341 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®

utama pembahasan yang kaitannya dengan ekonomi hijau dan implementasinya pada era revolusi
industri 5.0. Seluruh data yang digunakan bersifat data sekunder, yang diperoleh melalui
penelusuran jurnal ilmiah, buku akademik, laporan lembaga internasional, serta publikasi ilmiah
lain yang relevan dengan ekonomi hijau, ekonomi Islam, dan dinamika industri modern. Prosedur
pengumpulan data dilakukan melalui proses pencarian literatur menggunakan kata kunci yang
sesuai pada database ilmiah seperti Google Scholar, serta portal jurnal nasional, kemudian
dilanjutkan dengan seleksi sumber berdasarkan relevansi topik dan kredibilitas ilmiah.*°

Metode analisis yang digunakan ialah analisis konten (content analysis) yang dilakukan secara
sistematis dengan membaca, menginterpretasi, dan mengkategorikan gagasan inti dari setiap
literatur, selanjutnya dibandingkan untuk menemukan pola, kesenjangan penelitian, serta
hubungan antarkonsep yang mendukung konstruksi teoretis penelitian ini. Analisis dilakukan
secara kualitatif, yaitu dengan menyusun interpretasi konseptual yang bersifat deskriptif dan
perbandingan sehingga dapat menjelaskan perkembangan teori serta menghasilkan sintesis yang
komprehensif mengenai arah pembangunan ekonomi hijau berkelanjutan dan inklusif dalam
perspektif integrasi klasik, kontemporer dan Islam.™

Identifik

asi topik
y pengUIT
Penarika Jan 3
kesimpulg literatur,
né& A

Analisis

Konten &

Hasil Dan Pembahasan
A. Profil Singkat Ibnu Qayyim Al Jawziyyah

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, yang nama lengkapnya lebih dikenal oleh para sejarawan dengan
sebutan tersebut, lahir pada 7 Safar 691 H atau bertepatan dengan 9 Januari 1292 M di kampung
Zara’, sebuah daerah di kawasan Haura yang terletak di tenggara Damaskus. Di tempat yang sama
pula beliau wafat pada tahun 751 H/1350 M. Sejak kecil, Ibn Qayyim tumbuh dalam lingkungan
keluarga yang menjunjung tinggi nilai ilmu pengetahuan. Ayahnya merupakan guru pertamanya,
yang menanamkan dasar-dasar keilmuan Islam, termasuk ilmu faraidh. Pada masa mudanya, ia
menimba pengetahuan dari sejumlah ulama terkemuka dan mempelajari berbagai disiplin ilmu
seperti tafsir, hadis, usul fikih, dan fikih. Ketekunan serta kesungguhan Ibn Qayyim dalam
mendalami berbagai cabang ilmu menjadikannya salah satu tokoh yang menonjol dalam bidang
fikih, usul fikih, tafsir, bahasa Arab, ilmu kalam, serta hadis. Menurut catatan Ibn ‘Imad, ia juga
dikenal memiliki penguasaan yang mendalam dalam ilmu tasawuf. Sebagai seorang teolog dan
penafsir Al-Qur’an, Ibn Qayyim termasuk di antara tokoh penting dalam mazhab Hanbali, salah
satu dari empat mazhab utama dalam tradisi hukum Islam, bersama dengan mazhab Hanafi, Maliki,

’i 12

dan Syafi’i.

10 Fandi Husain and Ahmad Zakiy, “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM DALAM QS.
AL- SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan Karya Thabathaba’i),” Sustainability
(Switzerland) 11, no. 1 (2019): 114, http:/ /scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps: / / www.
researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.
" Unik Hanifah Salsabila et al., “Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak
Berkebutuhan Khusus,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14,
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps: / / www.
researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.
2 Sopwan Supian, Machdum Bachtiar, and Eneng Muslihah, “Model Kepemimpinan Pendidikan Imam Al-Ghazali
Dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah,” Journal of Human And Education 4, no. 5 (2023): 1130-38,

https:/ /www.jahe.ot.id/index.php/jahe/atticle/view/1624/901.

342  Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0

Sejak usia kecil, Ibn Qayyim dididik langsung oleh Ibn Taimiyyah hingga mencapai tingkat
penguasaan yang tinggi dalam berbagai bidang keilmuan. Dibandingkan rekan-rekannya, ia
menonjol karena kekuatan argumen, kejernihan penjelasan, serta kefasihannya dalam
menyampaikan gagasan. Kemampuan tersebut menjadi salah satu faktor yang mendukung
produktivitasnya dalam menulis karya-karya ilmiah dan memberikan bimbingan kepada masyarakat
dalam menegakkan kebenaran. Dalam tradisi intelektual Islam pada masa pertengahan, Ibn Qayyim
termasuk di antara puluhan sarjana terkemuka yang memberikan kontribusi besar dalam
pembahasan ekonomi, bahkan beberapa tulisannya disusun dalam bentuk risalah tersendiri. Ia
memperoleh ilmu darti banyak guru, namun sejak tahun 713 H/1313 M, ia dikenal sebagai murid
paling berpengaruh dari Ibn Taimiyyah. Gagasan-gagasan gurunya banyak ia serap dan
kembangkan, namun tetap dengan karakter pemikirannya senditi yang khas.™
B. Gagasan Ibnu Qayyim

Imam Ibn Qayyim al-Jawziyyah dikenal sebagai pemikir yang berada dalam tradisi mazhab
Ahmad bin Hanbal. Melalui kritiknya yang mendalam terhadap praktik a/-hiyal yakni rekayasa
hukum beliau turut memberikan sumbangan penting bagi pengembangan teoti zagashid al-syari'ah.
Menurut Ibn Qayyim, inti syariat Islam adalah hikmah dan kemaslahatan manusia, baik dalam
dimensi duniawi maupun ukhrawi. Dengan demikian, setiap bentuk aturan yang menimbulkan
ketidakadilan, kezaliman, kekerasan, kemudaratan, atau hal yang bertentangan dengan hikmah
tidak dapat dianggap sebagai bagian dari syariat, meskipun mungkin diklaim demikian. Beliau
menegaskan bahwa seluruh ketentuan hukum dalam Islam pada hakikatnya berlandaskan keadilan,
kasih sayang, maslahat, dan kebijaksanaan. Jika suatu ketetapan tidak mencerminkan nilai-nilai
tersebut, maka ia tidak sejalan dengan hakikat hukum Islam. Lebih jauh, Ibn Qayyim menjelaskan
bahwa syariat Islam merupakan manifestasi dari keadilan dan rahmat Allah Swt. bagi makhluk-
Nya. Syariat berfungsi sebagai sarana penerang kebenaran, penuntun bagi yang mencari petunjuk,
dan obat bagi hati yang sakit. Ia menjadi jalan yang mengantarkan manusia menuju ketenteraman
jiwa, kejernihan hati, serta keselamatan.™

Syariat diibaratkan sebagai kehidupan, cahaya, penyembuhan, dan kesempurnaan manusia;
segala kebaikan bersumber darinya, sementara berbagai kerusakan muncul akibat berpaling darinya.
Dengan keberadaan syariat, kehidupan dunia terlindungi dari kerusakan dan kehancuran. Dalam
pandangan Ibn Qayyim, maqashid al-syari'ah merupakan kumpulan hikmah dan kemaslahatan yang
Allah tetapkan melalui syariat-Nya dengan dasar keadilan dan kasih sayang universal. Hikmah itu
diberikan untuk mewujudkan kebaikan manusia di dunia dan akhirat. Karena itu, beliau mengajak
manusia untuk merenungi ketentuan hukum syariat, sebab tidak ada satu pun perintah atau
larangan yang kosong dari hikmah dan maslahat apabila dipahami secara mendalam. Berikut
beberapa istilah dan konsep yang digunakan Ibn Qayyim dalam menjelaskan magashid al-syari'ab,
yang penting untuk diperhatikan oleh para pemerhati hukum Islam.

T2’lil al-ahkam merupakan salah satu pilar penting dalam metodologi ijtihad, yaitu upaya
untuk menyingkap rahasia, hikmah, dan tujuan yang melatarbelakangi setiap ketetapan hukum
syariat. Melalui pendekatan ini, hukum tidak dipahami secara kaku, tetapi dapat diterapkan secara
kontekstual sesuai dengan keberadaan %/at yang menjadi sebab ditetapkannya hukum. Kaidah fikih
menegaskan bahwa keberadaan hukum senantiasa mengikuti keberadaan %/asnya. Dalam hal ini,

13 Pitriani, W., Permana, G. D., Nurhakim, N., Al Qadiri, W. M., & Supratikta, H. (2025b). Kolaborasi SDM,
teknologi, dan kesadaran lingkungan: Strategi pembangunan ekonomi di era Revolusi Industri 5.0. Multidisciplinary
Indonesian Center Journal (MICJO), 2(1), 26-35. https://doi.otg/10.62567 /micjo.v2i1.327

14 M. Rasyid Ridlo and Muhajirin, “Gagasan Maqashid Syariah Dan Ekonomi Syariah Dalam Pandangan Imam Ibnu
Taimiyah Dan Imam Ibnu Qayyim Al-Jauziyah,” Taraadin, 2022,
https://jutnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/atticle/view/14819/7900.

343  Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026


https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.327

Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®

Ibn Qayyim mengikuti pandangan gurunya, Ibn Taimiyyah, yang meyakini bahwa seluruh hukum
syariat—baik yang berkaitan dengan ibadah, adat, maupun muamalah—memiliki %/az. Adapun
ketidakmampuan manusia memahami sebagian 7/at bukan berarti hukum tersebut tanpa tujuan,
melainkan menunjukkan keterbatasan akal dalam menangkap keseluruhan hikmah ilahiah.
Pandangan ini berbeda dengan sebagian ulama yang menekankan bahwa ibadah semata-mata
bertujuan untuk tunduk kepada Allah tanpa perlu mengetahui 7/at-nya secara rinci.

Dalam kerangka maqashid al-syari‘ah, Ibn Qayyim juga mengembangkan konsep daruriyyat
al-khams dengan penckanan yang lebih luas. Menurut al-Jundi, tujuan utama syariat adalah
penghambaan kepada Allah Swt. yang tercermin dalam upaya mengenal-Nya melalui nama dan
sifat-Nya, menegakkan keadilan, menjauhi kezaliman dan kesyirikan, serta memelihara kejujuran,
kesabaran, dan rasa syukur. Selain itu, Ibn Qayyim menekankan pentingnya menjaga adab, akhlak
mulia, persatuan umat, serta kepedulian terhadap lingkungan dan pendidikan lingkungan sebagai
bagian dari tanggung jawab kolektif. Prinsip jalb al-mashalih wa dar’ al-mafasid menegaskan bahwa
seluruh hukum syariat bertujuan menghadirkan kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Penilaian
terhadap maslahat dan mafsadah merupakan kewenangan mujtahid yang berlandaskan Al-Qur’an
dan Sunnah. Oleh karena itu, penetapan hukum tidak dapat dilepaskan dari kerangka normatif
wahyu. Lebih lanjut, Ibn Qayyim menegaskan bahwa fatwa dapat berubah seiring perubahan
zaman, tempat, kondisi, niat, dan adat. Fleksibilitas ini menunjukkan bahwa syariat Islam bersifat
dinamis dan responsif terhadap realitas sosial, tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip dasar Al-
Qur’an dan Sunnah.

C. Peran Ekonomi Islam dalam perspektif Green Economy dan Sustainable Development

Dalam perspektif Islam, konsep pembangunan berkelanjutan dapat diselaraskan dengan
prinsip-prinsip dalam magqashid syariah, yang mencakup perlindungan agama, jiwa, akal, harta, dan
keturunan. Sebagaimana dijelaskan dalam literatur ekonomi Islam, keberlanjutan dalam
metodologi pembangunan Islam dipahami sebagai proses yang mengintegrasikan dimensi
ekonomi, sosial, dan etika dalam suatu kerangka pembangunan yang saling melengkapi. Kerusakan
lingkungan yang muncul sebagai dampak pembangunan tidak dipandang sekadar persoalan teknis,
tetapi juga merupakan akibat dari melemahnya moralitas dan spiritualitas manusia serta pola
konsumsi dan produksi yang tidak seimbang pada era industrialisasi. Dengan demikian, prinsip-
prinsip ekonomi syariah perlu diterapkan dalam praktik pembangunan berkelanjutan untuk
menanamkan nilai-nilai yang mampu membatasi kecenderungan manusia terhadap eksploitasi
lingkungan. Nilai-nilai tersebut diharapkan menjadi landasan agar manusia tidak terjerumus dalam
perilaku yang merusak bumi dan pada akhirnya berdampak pada kesejahteraan sesama. Sementara
itu, konsep pembangunan berkelanjutan menurut UNEP meliputi tiga pilar utama: sosial, ekonomi,
dan lingkungan.®

Pilar sosial dalam pembangunan berkelanjutan menekankan pentingnya terciptanya
hubungan yang harmonis antara manusia dan alam sebagai satu kesatuan yang saling bergantung.
Pilar ini berorientasi pada peningkatan kualitas hidup manusia melalui pemenuhan hak-hak dasar,
seperti akses terhadap pendidikan yang layak, pelayanan kesehatan dan sosial yang memadai,
petlindungan hak asasi manusia, serta terciptanya rasa aman dan keadilan sosial. Dalam kerangka
ini, manusia tidak diposisikan sebagai penguasa alam yang bebas mengeksploitasi, melainkan
sebagai penjaga dan pengelola amanah alam yang bertanggung jawab. Kesadaran sosial-ekologis
menjadi fondasi utama agar aktivitas manusia selaras dengan kelestarian lingkungan dan
keberlanjutan kehidupan generasi mendatang. Pilar ekonomi berfokus pada upaya mewujudkan

15 Wilda Nasiroh and Khusniati Rofi’ah, “Pemikiran Ibnu Qayyim Tentang Riba Dan Relevansinya Terhadap
Perekonomian Di Indonesia,” ANMAL: Journal of Islanic Economic and Business (JIEB) 05, no. 02 (n.d.): 6675,
https://jutnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/atticle/view/14819/7900.

344  Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0

kesejahteraan masyarakat secara merata melalui pengentasan kemiskinan dan pemenuhan
kebutuhan hidup manusia.'®

Pencapaian kesejahteraan tersebut diarahkan pada pemanfaatan sumber daya alam secara
bijaksana, efisien, dan bertanggung jawab, sehingga aktivitas ekonomi tidak menimbulkan
ketimpangan sosial maupun kerusakan lingkungan. Pilar ini menuntut adanya sistem ekonomi yang
inklusif, produktif, dan berkeadilan, di mana pertumbuhan ekonomi tidak hanya dinikmati oleh
segelintir pihak, tetapi mampu meningkatkan taraf hidup masyarakat secara luas. Sementara itu,
pilar lingkungan menyoroti realitas pembangunan yang selama ini kerap lebih menekankan aspek
keuntungan ekonomi, sehingga faktor lingkungan sering kali terabaikan. Pilar ini menegaskan
pentingnya konservasi ekosistem, perlindungan sumber daya alam, serta pelestarian
keanekaragaman hayati sebagai indikator utama keberhasilan pembangunan. Selain itu, pilar
lingkungan menuntut adanya sinergi yang adil antara pertumbuhan ekonomi dan keberlanjutan
lingkungan, agar pembangunan tidak hanya berorientasi pada masa kini, tetapi juga menjamin
kelangsungan hidup generasi mendatang.”’

Dalam konteks ekonomi Islam, pengembangan manusia diarahkan agar memiliki kesadaran
kemanusiaan yang utuh, menjauhi sifat rakus, serta menjalankan kehidupan dengan nilai-nilai yang
lebih berimbang. Kesimpulannya, terdapat empat prinsip esensial dalam perspektif ekonomi Islam
terhadap keberlanjutan. Pertama, prinsip tauhid, yaitu kesadaran bahwa seluruh alam adalah milik
Allah dan manusia hanya berperan sebagai pengelola, bukan pemilik. Prinsip ini juga menekankan
keadilan, termasuk larangan berlebih-lebihan dalam konsumsi, terutama dalam penggunaan energi
tak terbarukan. Kedua, prinsip mizan atau keseimbangan, yang menekankan pentingnya efisiensi
ckologis, pengendalian hawa nafsu, serta menjaga hubungan baik dengan Tuhan, sesama manusia,
dan alam. Ketiga, prinsip khilafah, yang menempatkan manusia sebagai pemimpin yang bertugas
memelihara dan mengayomi lingkungan. Keempat, prinsip amanah, yaitu tanggung jawab manusia
untuk menjaga alam yang telah dititipkan Allah, sejalan dengan nilai-nilai tata kelola yang baik dan
karakter rahmatan lil ‘alamin.

Dalam kajian Islamic Eco-Ethics, Islam menawarkan pendekatan etis terhadap
pembangunan berkelanjutan melalui maqashid syariah. Terdapat dua langkah pokok untuk
mewujudkan pembangunan yang bersifat berkesinambungan, yakni penerapan sistem ekonomi
Islam dan penguatan kembali lembaga tradisional pengelola sumber daya Islami. Gagasan ini
sejalan dengan konsep Islamic Eco-Ethics yang menempatkan etika sebagai dasar interaksi
manusia dengan lingkungannya. Prinsip-prinsip etika tersebut meliputi al-adl (keadilan), maslahah
(kepentingan publik), istishlah (perbaikan), dan itidal (keseimbangan). Dalam konteks
pengembangan sumber daya manusia dan pemasaran syariah, model bisnis Islam menekankan
bahwa pencapaian keuntungan harus diiringi dengan peningkatan kesejahteraan para pekerja.
Dalam praktik ekonomi berbasis syariah, lembaga perbankan Islam berperan dalam mendorong
ckonomi hijau melalui implementasi kebijakan green banking. Hal ini dilakukan melalui pembiayaan
pada sektor energi terbarukan, efisiensi energi industri, dan program pertanian ramah lingkungan.
Pembiayaan dan investasi juga disaring melalui daftar negatif guna memastikan tidak ada kegiatan
yang berpotensi merusak lingkungan.

Kebijakan green banking ini menjadi bentuk komitmen perbankan syariah dalam
mengedepankan aspek lingkungan dan sosial. Selain perbankan, lembaga keuangan syariah non-

16 Masrukhatul A’yun, Zakiyyatul Hidayah, and Muhammad Masrur, “Peran Lembaga Zakat, Infaq, Sedekah Dan
Wakaf Terhadap Perekonomian,” Jurnal QIEM A (QomaruddinlslamicEconomyMagazginE )10,
no. 1 (2024): 57—64, https://ejournal kopettais4.ot.id/pantura/index.php/qiema/article/view/4240/2944.

7 Muhammad Cakra Powari Sutisna, Ahmad Filki, and Kurniati, “Pengaruh Kemandirian Finansial Perempuan
Terhadap Relasi Gender Dalam Keluarga,” Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadn 8, no. 11 (2024): 261-70.

345  Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®

bank juga berkontribusi pada implementasi green economy. Salah satu contohnya adalah program
Hutan Wakaf yang dikelola oleh Badan Wakaf Indonesia dan didukung oleh kebijakan
Kementerian Agama. Program ini menjadi instrumen pelestarian lingkungan serta bentuk respons
terthadap perubahan iklim. Dari segi ekologi, hutan wakaf berfungsi menjaga stabilitas iklim,
melestarikan keanekaragaman hayati, menjaga sumber air, dan membantu mencegah bencana alam.
Peran tersebut telah diatur dalam Pasal 22 Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf.'®
Konsep ekonomi hijau pandangan Islam dapat dipahami sebagai upaya menyeimbangkan antara
pemanfaatan sumber daya dan kewajiban menjaga kelestariannya. Prinsip seperti tauhid, mizan,
khilafah, dan amanah menegaskan bahwa manusia tidak memiliki hak absolut atas alam, tetapi
hanya sebagai pengelola yang harus bertindak adil dan propotsional.*®

Perhatian terhadap isu lingkungan menjadi faktor utama dalam Revolusi Industri 5.0. Pada
tahap perkembangan ini, keberlanjutan tidak lagi diposisikan sebagai opsi tambahan, tetapi sebagai
kebutuhan yang mendesak. Perubahan iklim yang semakin cepat, memburuknya kualitas udara dan
air, serta menurunnya keanekaragaman hayati membuat banyak perusahaan dituntut untuk
menerapkan model bisnis yang lebih ramah lingkungan. Teknologi berperan besar dalam
membantu mengurangi emisi karbon, mengelola limbah secara lebih efektif, dan melakukan transisi
menuju ekonomi sirkular. Salah satu pendekatan yang banyak diterapkan adalah ekonomi sirkular,
yaitu sistem produksi yang memaksimalkan pemakaian kembali bahan sehingga tidak menghasilkan
limbah yang terbuang percuma. Melalui pemanfaatan teknologi seperti kecerdasan buatan dan
robotika, proses daur ulang dapat dilakukan secara otomatis, lebih murah, dan berdampak lebih
kecil terhadap lingkungan. Pendekatan ini tidak hanya memenuhi tuntutan keberlanjutan, tetapi
juga membuka potensi nilai ekonomi baru dati bahan yang sebelumnya dianggap tidak berguna.®

Perubahan kesadaran mengenai keberlanjutan juga mulai terlihat dalam perilaku konsumen.
Masyarakat modern semakin mempertimbangkan dampak lingkungan dari produk yang mereka
gunakan, sehingga mendorong perusahaan untuk bersikap lebih transparan dan bertanggung jawab
dalam pengelolaan rantai pasok. Penggunaan material berkelanjutan, sertifikasi ramah lingkungan,
serta pengurangan plastik sekali pakai menjadi beberapa langkah yang ditempuh. Namun,
perubahan ini membutuhkan investasi besar serta komitmen jangka panjang dari pelaku bisnis.
Salah satu hambatan utama dalam menerapkan model bisnis berkelanjutan adalah tingginya biaya
awal dan terbatasnya dukungan regulasi. Perusahaan di negara berkembang bahkan menghadapi
dilema antara mengejar keuntungan jangka pendek dan menjaga keberlanjutan jangka panjang.
Oleh sebab itu, pemerintah perlu menyediakan kebijakan yang mampu memacu penggunaan
teknologi hijau dan memberikan insentif bagi perusahaan yang berkomitmen pada praktik
berkelanjutan.”

Pembangunan berkelanjutan pada era Revolusi Industri 5.0 memerlukan kerja sama yang
kuat antar berbagai sektor, seperti pemerintah, dunia usaha, akademisi, dan masyarakat sipil.
Pemerintah berperan menetapkan regulasi dan kebijakan yang mendorong inovasi teknologi serta
petlindungan lingkungan. Di sisi lain, sektor swasta bertugas menerapkan praktik bisnis yang
berorientasi pada keberlanjutan. Sementara itu, perguruan tinggi dan lembaga riset menyediakan
dasar pengetahuan dan inovasi ilmiah yang diperlukan untuk mendukung proses pembangunan
tersebut. Salah satu bentuk kolaborasi yang menunjukkan hasil nyata adalah public-private

8 Soehardi, D. V. L. (2022). Peran ekonomi syariab dalam mewnjudkan sustainable development berbasis green economy.

¥ Popon Srisusilawati et al., “Implementasi Magashid Syatiah Terhadap Produk Perbankan Syariah,” A/~-Mustashfa:
Jurnal Penelitian Hukum Ekononii Syariah 7, no. 1 (2022): 1, https://doi.otg/10.24235/jm.v7i1.8409.

20 Ahsan Irodat and Efi Afifi, “Tranformasi Maqosidus Syati’ah; Revitalisasi Qowaidul Fighiyah,” Ta dibiya 4 (2024):
37-49, https:/ /pppm.staisman.com/index.php/japi/atticle/view/145/164.

21 Sri Wahyuni, Asmuni Asmuni, and Tuti Anggraini, “Analisis Maqashid Dan Maslahah Transaksi E-Commerce Di
Indonesia,” Jurnal Riset Pendidikan Ekonomi 8, no. 2 (2023): 124-33, https://doi.org/10.21067 /jtpe.v8i2.8703.

346 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0

partnership (PPP) dalam pengembangan energi terbarukan. Dalam skema ini, pemerintah memberi
landasan kebijakan dan insentif, sedangkan pihak swasta berinvestasi pada teknologi hijau seperti
tenaga surya dan angin. Kolaborasi tersebut mempercepat transisi energi, mengurangi emisi
karbon, serta menciptakan lapangan kerja dan peluang ekonomi baru. Peran masyarakat sipil,
terutama generasi muda, juga semakin penting. Kesadaran tinggi terhadap isu lingkungan memicu
tuntutan agar perusahaan dan pemerintah lebih tegas dalam menerapkan prinsip keberlanjutan.
Gerakan sosial seperti aksi iklim global menjadi pendorong kuat bagi berbagai pihak untuk
mengambil langkah konkret menghadapi krisis lingkungan.?

Namun, keberhasilan kolaborasi ini bergantung pada keselarasan tujuan dan komitmen
masing-masing pihak. Pemerintah perlu memastikan kebijakan pembangunan tidak hanya
menargetkan pertumbuhan ekonomi jangka pendek, tetapi juga memperhatikan kelestarian
lingkungan. Sektor swasta perlu menjadikan keberlanjutan sebagai peluang inovasi, bukan sekadar
kewajiban tambahan. Dengan kerja sama yang konsisten, pembangunan ekonomi yang berkeadilan
dan berkelanjutan di era Industri 5.0 dapat tercapai.”® Hal ini dengan Integrasi gagasan Ibnu
Qayyim dalam etika green economy memberikan landasan moral bagi transformasi ekonomi
berkelanjutan di era 5.0. Teknologi hanya menjadi alat agar efisien dan mudah, serta keberhasilan
ekonomi hijau ditentukan oleh bagaimana manusia mengelola dan menempatkan kemaslahatan
sebagai pusat keputusan. Sehingga dapat dicerna bahwa nilai klasik masih dan akan selalu memiliki
kemampuan adaptif terhadap tantangan modern.*

D. Analisis Integrasi Gagasan Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy

Green economy dipandang sebagai instrumen yang dapat menghasilkan tiga capaian utama,
yaitu peningkatan pendapatan masyarakat serta penciptaan lapangan kerja baru; penggunaan
sumber daya alam yang lebih efisien dengan emisi karbon yang lebih rendah serta berkurangnya
limbah dan polusi; serta kontribusi terhadap tujuan sosial yang lebih luas melalui praktik
pembangunan berkelanjutan, pemerataan, dan penurunan kemiskinan. Meskipun demikian, tujuan
sosial tersebut perlu berada dalam kerangka kebijakan kelembagaan yang jelas dan menjadi bagian
integral dari agenda penerapan ekonomi hijau. Hasil kajian menunjukkan bahwa implementasi
green economy di sektor industri Indonesia masih menemui hambatan besar, terutama terkait
penerapan kebijakan dan rendahnya kesadaran pelaku industri. Banyak entitas bisnis belum
menjalankan praktik efisiensi sumber daya, reduksi limbah, maupun pemanfaatan energi
terbarukan. Data dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) menunjukkan
bahwa sekitar 65% pencemaran di sungai-sungai utama Indonesia masih bersumber dari limbah
industri, yang mengindikasikan perlunya reformasi mendalam dalam pengelolaan industri agar
lebih berotientasi lingkungan.”

Dari perspektif Islam, literatur menegaskan bahwa ajaran agama memberikan perhatian
besar terhadap kelestarian alam. Konsep manusia sebagai khalifah menjadi basis moral bahwa
lingkungan harus dijaga dan tidak boleh dirusak. Beberapa ayat Al-Qur’an, termasuk QS. Al-
Baqarah: 30 dan QS. Ar-Rum: 41, menggambarkan bahwa kerusakan ekologis merupakan
konsekuensi dari tindakan manusia yang melampaui batas. Dengan demikian, etika lingkungan

22 Nova Yanti Maleha, Waldi Nopriansyah, and Bagus Setiawan, “Dinamika Transaksi Cryptocurrency Antara
Haram Dan Halal,” Jurnal Imiah Ekonomi Isiam 8, no. 03 (2022): 3114-19, https:/ /jurnal.stie-
aas.ac.id/index.php/jei/article/view/5935/2816.

2 Pitriani, W., Permana, G. D., Nurhakim, N., Al Qadiri, W. M., & Supratikta, H. (2025b). Kolaborasi SDM,
teknologi, dan kesadaran lingkungan: Strategi pembangunan ekonomi di era Revolusi Industri 5.0. Multidisciplinary
Indonesian Center Journal (MICJO), 2(1), 26-35. https://doi.otg/10.62567 /micjo.v2i1.327

24 Maleha, Nopriansyah, and Setiawan, “Dinamika Transaksi Cryptocurrency Antara Haram Dan Halal.”

25 Putri Apria Ningsih, “Pemikiran Ekonomi Ibnu Qayyim,” Islamic Banking 1 (2016): 1-10,
https://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article/view/35/27.

347 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026


https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.327

Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®

dalam Islam dapat dijadikan landasan dalam membangun kesadaran kolektif untuk
mengarusutamakan green economy di sektor industri. Integrasi antara prinsip ekonomi hijau dan
etika lingkungan Islam berpotensi memberikan dampak signifikan dalam upaya mengendalikan
kerusakan lingkungan. Nilai-nilai seperti keadilan, keseimbangan, serta amanah yang menjadi inti
ajaran Islam, apabila diterapkan dalam kebijakan industri, dapat mendorong munculnya pola
produksi dan konsumsi yang lebih berkelanjutan. Contohnya, perusahaan dapat mengadopsi
produksi bersih, melakukan daur ulang limbah, dan memilih bahan baku yang ramah lingkungan
sebagai wujud penerapan nilai-nilai Islam dalam aktivitas usaha.

Temuan penelitian memperlihatkan bahwa beberapa perusahaan mulai mengintegrasikan
prinsip ekonomi hijau berbasis nilai Islam, seperti manajemen limbah yang sesuai kaidah syariah
dan pemanfaatan energi terbarukan yang tidak bertentangan dengan prinsip halal. Namun
demikian, jumlah penerapannya masih terbatas dan belum menjadi praktik umum dalam industri.
Hambatan terbesar meliputi lemahnya regulasi, kurangnya insentif, dan rendahnya literasi
lingkungan di kalangan dunia usaha. Dalam aspek kebijakan, pemerintah telah meluncurkan
sejumlah peraturan terkait pengelolaan lingkungan, tetapi tingkat implementasinya masih belum
maksimal. Diperlukan kerja sama antara pemerintah, industri, dan masyarakat untuk memasukkan
nilai-nilai Islam ke dalam kerangka kebijakan yang disusun. Hal ini dapat dilakukan melalui
penyusunan standar industri berbasis syariah yang menekankan pelestarian lingkungan serta
pemberian penghargaan bagi perusahaan yang berhasil menjalankan prinsip ekonomi hijau secara
konsisten.?

Berdasarkan pemikiran Ibn Qayyim yang menempatkan keadilan, kemaslahatan, dan
penjagaan dari kerusakan (dar’ al-mafasid) sebagai inti syariat, peneliti memandang bahwa gagasan
beliau memiliki relevansi kuat dengan prinsip green economy yang berkembang pada era modern.
Nilai-nilai yang beliau tekankan seperti larangan menimbulkan mafsadah, kewajiban menjaga
lingkungan, serta fleksibilitas hukum sesuai perubahan zaman menunjukkan bahwa etika
lingkungan bukanlah konsep baru dalam Islam, melainkan bagian dari fondasi moral syariat itu
sendiri. Oleh karena itu, integrasi pemikiran Ibn Qayyim ke dalam kerangka green economy bukan
hanya bertujuan memperkuat dasar keagamaan bagi pembangunan berkelanjutan, tetapi juga
memberikan arah etis agar praktik ekonomi di era 5.0 tetap berada dalam koridor dan
menghadirkan kebermanfaatan umum (jalb al-mashalih) serta kemaslahatan yang menyeluruh.

Tabel 2. Integrasi Green Economy Magqashid Ibn Qayyim

Aspek Green Praktik Industri Nilai Maqashid Keterkaitan
Economy menurut Ibn
Qayyim
Efisiensi Sumber Pengurangan Jalb al-mashalih Efisiensi mencegah
Daya penggunaan bahan (menghadirkan pemborosan dan
baku kemaslahatan) memaksimalkan
manfaat
Pengurangan Limbah | Daur ulang, Produksi | Dar’ al-mafasid Menghindari polusi
bersih (mencegah sebagai bentuk
kerusakan) pencegahan mafsadah
Emisi Karbon Energi terbarukan Keadilan & rahmat Tidak merugikan
Rendah makhluk dan alam
Penciptaan Lapangan | Industti hijau Maslahah sosial Kesempatan ekonomi
Kerja yang adil merata

%6 Hasugian, F. M. S., Maulana, J., Wulandari, M., Angelia, T., & Lubis, R. S. (2025). Analisis praktik green economy
dalam Islam: Upaya menanggulangi kerusakan lingkungan oleh sektor industti. Jurnal Ekonomi Syariah Pelita Bangsa,
10(2). https:/ /doi.org/10.37366/jespb.v10i02.2456

348 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026


https://doi.org/10.37366/jespb.v10i02.2456

Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0

Pengurangan Model ekonomi Keadilan distribusi Menjaga
Kemiskinan berkelanjutan

keseimbangan sosial

E. Relevansi Lembaga Filantropi Dan Sharia Green Economy

Lembaga filantropi memiliki posisi strategis dalam mendorong transformasi UMKM menuju
praktik sharia green economy. Sebagal institusi yang berorientasi pada peningkatan kesejahteraan sosial
dan kelestarian lingkungan, lembaga filantropi dapat membantu mengatasi kesenjangan modal dan
keterbatasan informasi yang sering menjadi hambatan bagi UMKM dalam mengadopsi model
bisnis yang sesuai prinsip syariah dan berwawasan ekologis. Melalui penyediaan bantuan dalam
bentuk hibah, pembiayaan lunak, atau investasi berdampak (izzpact investment), lembaga ini dapat
memberikan dukungan bagi UMKM yang ingin menerapkan teknologi ramah lingkungan atau
menata ulang proses operasional mereka agar lebih selaras dengan prinsip ekonomi hijau. Di
samping dukungan finansial, lembaga filantropi juga berperan dalam meningkatkan kapasitas
pelaku UMKM melalui pelatihan dan pendampingan. Upaya tersebut memungkinkan pelaku usaha
memahami konsep dan mekanisme sharia green economy, sehingga mereka mampu menerapkannya
pada kegiatan bisnis sehari-hari secara lebih sistematis dan berkelanjutan.

Peran lembaga filantropi tidak hanya berhenti pada pemberian pendanaan dan pelatihan,
tetapi juga mencakup pembangunan ekosistem yang mendorong kolaborasi. Lembaga ini dapat
mempertemukan UMKM dengan para ahli, mentor, serta mitra usaha untuk membuka akses pada
pengetahuan dan jejaring yang relevan. Mereka juga dapat memacu lahirnya inovasi melalui
penyelenggaraan kompetisi, inkubasi bisnis, dan program yang menstimulasi pengembangan solusi
usaha berbasis syariah dan ramah lingkungan. Dengan demikian, kontribusi lembaga filantropi
mencakup pembangunan modal sosial, pengetahuan, dan infrastruktur pendukung yang diperlukan
bagi keberlanjutan transisi UMKM menuju ekonomi hijau berbasis syariah. Lebih jauh lagi,
lembaga filantropi berperan sebagai penghubung antara kebijakan pemerintah dan praktik yang
berlangsung di tingkat akar rumput. Mereka dapat menerjemahkan kebijakan nasional mengenai
ckonomi hijau atau keuangan syariah menjadi program yang lebih mudah diimplementasikan oleh
pelaku UMKM. Dengan kemampuan membaca kebutuhan masyarakat serta fleksibilitas dalam
merancang program, lembaga filantropi dapat mengembangkan intervensi yang lebih relevan,
adaptif, dan selaras dengan karakteristik lokal.?’

Selain itu, lembaga filantropi memiliki peluang untuk menjadi pelopor dalam menciptakan
model pembiayaan syariah yang mendukung ekonomi hijau. Contohnya melalui pengembangan
wakaf produktif yang dialokasikan untuk proyek UMKM yang berbasis sharia green economy, atau
merancang skema sukuk hijau yang disesuaikan dengan kemampuan dan kebutuhan UMKM.
Dengan demikian, kontribusi mereka tidak hanya memfasilitasi adaptasi UMKM terhadap praktik
bisnis berkelanjutan, tetapi juga memperluas ragam instrumen keuangan syariah yang dapat
mendukung agenda pembangunan berkelanjutan secara menyeluruh.?® Integrasi peran lembaga
tilantropi dalam sharia green economy sejalan dengan pemikiran Ibn Qayyim mengenai maqashid al-
syari’ah, khususnya dalam hal prinsip.”®

Konsep jalb al-mashalib atau menghadirkan kemaslahatan tercermin secara nyata dalam peran
lembaga filantropi yang berupaya mewujudkan manfaat sosial dan ekologis secara berkelanjutan.
Melalui program peningkatan kapasitas UMKM, pendanaan hijau, serta pemberdayaan masyarakat,

27 Abdul Rahim, Ahmad Musyahid, and Lomba Sultan, “Integrasi Filsafat Hukum Islam Dengan Prinsip Hukum
Ekonomi Syariah Dalam Perekonomian Modern,” Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 3, no. 2 (2025): 6075,
https://ejurnal iainpare.ac.id/index.php/shighat_hes/article/view/14766/2820.

28 Syamsudin, N. M. A., & Ngatmin, A. (2024). UMKM berbasis ekonomi hijan syariah: Menuju pembangunan berkelanjutan
dengan dukungan lembaga filantropi Isiam.

29 Srisusilawati et al., “Implementasi Maqashid Syariah Terhadap Produk Perbankan Syariah.”

349  Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®

filantropi berkontribusi langsung dalam memperkuat ekonomi rakyat sekaligus menjaga kelestarian
lingkungan. Praktik ini sejalan dengan pandangan Ibn Qayyim yang menegaskan bahwa seluruh
ketentuan syariat Islam ditujukan untuk menghadirkan manfaat yang seluas-luasnya, tidak hanya
bagi manusia, tetapi juga bagi alam sebagai bagian dari amanah Allah Swt. Di sisi lain, prinsip dar’
al-mafasid atau mencegah kerusakan diwujudkan melalui dukungan terhadap penggunaan teknologi
ramah lingkungan, pengurangan limbah, dan peningkatan efisiensi energi. Upaya ini merupakan
implementasi konkret dari ajaran Ibn Qayyim tentang pentingnya mencegah segala bentuk
kerusakan sebelum menimbulkan dampak yang lebih besar. Dengan mengarahkan aktivitas
ekonomi pada praktik yang berkelanjutan, lembaga filantropi turut berperan dalam menghindarkan
cksploitasi sumber daya alam secara betlebihan serta menjaga keseimbangan ekosistem.*

Nilai keadilan, rahmah, dan amanah juga menjadi fondasi utama dalam aktivitas filantropi.
Pemberdayaan UMKM kecil agar tidak tertinggal dari arus pembangunan mencerminkan keadilan
sosial, sementara pendanaan dan pembinaan yang bebas dari praktik riba menunjukkan sikap
amanah dan kasih sayang sosial. Nilai-nilai tersebut merupakan inti dari syariat Islam sebagaimana
ditegaskan oleh Ibn Qayyim. Lebih lanjut, pengembangan instrumen keuangan syariah inovatif,
seperti sukuk hijau dan wakaf produktif, mencerminkan prinsip ‘aghayyur al-abkam, yakni
fleksibilitas hukum seiring perubahan kondisi zaman. Dalam konteks era Society 5.0 yang
menekankan integrasi teknologi digital demi kesejahteraan manusia, peran filantropi menjadi
semakin signifikan karena mampu menjawab tantangan modern secara adaptif tanpa meninggalkan
prinsip-prinsip syariah dan maqashid al-syari‘ah. Era 5.0 memperkuat hubungan antara prinsip
Syariah terutama yang berorientasi pada kemaslahatan dan pencegahan kerusakan dengan
kemajuan teknologi sebagai alat untuk menghadirkan kebetlanjutan jangka panjang.®
Kesimpulan

Integrasi konsep maslabah Ibnu Qayyim dengan green economy pada era Society 5.0
menegaskan bahwa nilai-nilai etika Islam dapat menjadi fondasi normatif bagi pembangunan
berkelanjutan. Prinsip jalb al-mashalib dan dar’ al-mafasid memberikan arah agar aktivitas ekonomi,
pemanfaatan teknologi, serta proses produksi dan konsumsi tidak hanya berorientasi pada efisiensi
dan pertumbuhan, tetapi juga mempertimbangkan dampak jangka panjang terhadap kelestarian
lingkungan dan kesejahteraan publik. Kerangka maqasid al-syari‘ah yang menekankan penjagaan
kehidupan, harta, akal, dan lingkungan selaras dengan tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs)
serta memperkuat paradigma ekonomi hijau yang adil dan bertanggung jawab. Melalui integrasi
figh muamalah, figh lingkungan, dan etika ekologis Islam, model ekonomi hijau Islami
menawarkan pendekatan holistik yang menempatkan manusia sebagai pengelola bumi yang
amanah. Peran produsen dan konsumen menjadi kunci dalam mewujudkan praktik ekonomi yang
ramah lingkungan dan berkeadilan. Dengan demikian, integrasi maslahah Ibnu Qayyim dan green
economy menghadirkan alternatif pembangunan yang etis, adaptif, dan relevan dengan tantangan
global, sekaligus membuka peluang bagi kebijakan, inovasi, dan penelitian lanjutan yang berbasis
nilai spiritual dan keberlanjutan.

Daftar Pustaka

A’yun, Masrukhatul, Zakiyyatul Hidayah, and Muhammad Masrur. “Peran Lembaga Zakat, Infaq,
Sedekah Dan Wakaf Terhadap Perekonomian.” Jurna lQIEM A (Qomarnddinls/
amicEconomyMagazinE )10,no0.1 (2024): 57-64.
https://ejournal.kopertais4.or.id/ pantura/index.php/qiema/article /view/4240/2944.

30 Faqih At Thariq Harahap et al., “Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali,” EKONOMIKA45: Jurnal lmiab Manajemen,
Ekonomi Bisnis, Kewiransahaan, 2025, https:/ /jurnaluniv45sby.ac.id/index.php/ekonomika/article/view/4544 /3664.
31 Kec Leuwimunding and Kab Majalengka, “Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam Jurnal Ecopreneur Upaya
Masyarakat Dalam Publikasi Destinasi Wisata Untuk Peningkatan Ekonomi Desa Leuwikujang,” Jurnal Ekonomi Dan
Bisnis Islam 1 (2020): 30-45, https:/ /journal. bungabangsacitrebon.ac.id/index.php/ecopreneut/atticle/view/65.

350 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Integrasi Maslahah Ibnu Qayyim dalam Etika Green Economy pada Era 5.0

Afriani, F. “Peluang Usaha Kecil Dan Menengah (UKM) Dalam Ekonomi Indonesia.” Eonomica
Sharia 1, no. 2 (2016): 13-32.

Dinar, Ashari Seribu, Syamsul Hilal, and Moh. Bahruddin. “Ijtihad Dan Ifta Dewan Syariah
Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN MUI): Pengertian, Metode Dan Klasifikasi.”” Jurnal
Penelitian Multidisiplin Bagsa 1, no. 8 (2025): 890-97.
https://ejournal.amirulbangunbangsapublishing.com/index.php/jpnmb/article/view/170/
136.

Harahap, Faqih At Thariq, Adelia Khirani Lubis, Salbiah, Miftahul Jannah, Widiya Wati, and Fitri
Hayati. “Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali.” EKONOMIKA45: Jurnal 1lniah Manajemen,
Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, 2025.
https://jurnaluniv45sby.ac.id/index.php/ekonomika/atticle/view /4544 /3664.

Hera Susanti, Keuis. “Tantangan Dan Peluang Perbankan Syariah Di Era Digital Dalam
Pertumbuhan Berkelanjutan.” Persya: Jurnal Perbankan Syariah 2, no. 1 (2024): 13-19.
https://doi.org/10.62070/persya.v2il1.53.

Husain, Fandi, and Ahmad Zakiy. “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM
DALAM QS. AL- SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan
Karya Thabathaba’i).” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.0
6.005%0Ahttps:/ /www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUN
GAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.

Hutagalung, Muhammad Abrar Kasmin, Rahma Fitri, and Sti Rezeki Widya Ritonga. “Generasi
Muslim Milenial Dan Wirausaha.” Seminar Nasional Hasil Pengabdian Kepada Masyarakat 2019 -
SINDIMAS 2019, 2019, 300-304. https://doi.org/700/sm.v1i1.590.g398.

Irodat, Ahsan, and Efi Afifi. “Tranformasi Maqosidus Syari’ah; Revitalisasi Qowaidul Fighiyah.”
Ta'dibiya 4 (2024): 37—49.
https://pppm.staisman.com/index.php/japi/article/view/145/164.

Khoiri Abdi, Moh, and Novi Febriyanti. “Penyusunan Strategi Pemasaran Islam Dalam
Berwirausaha Di Sektor Ekonomi Kreatif Pada Masa Pandemi Covid-19.” E/-Qist : Journal of
Istamic Economics and Business (JIEB) 10, no. 2 (2020): 160-78.
https://doi.org/10.15642/elqist.2020.10.2.160-178.

Leuwimunding, Kec, and Kab Majalengka. “Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam Jurnal
Ecopreneur Upaya Masyarakat Dalam Publikasi Destinasi Wisata Untuk Peningkatan
Ekonomi Desa Leuwikujang.” Jurnal Ekononzi Dan Bisnis Islam 1 (2020): 30—45.
https://journal.bungabangsacirebon.ac.id/index.php/ecopreneur/article/view/65.

Maleha, Nova Yanti, Waldi Nopriansyah, and Bagus Setiawan. “Dinamika Transaksi
Cryptocurrency Antara Haram Dan Halal.” Jurnal llmiah Ekonomi Islam 8, no. 03 (2022):
3114-19. https:/ /jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jei/atticle /view/5935/2816.

Nasiroh, Wilda, and Khusniati Rofi’ah. “Pemikiran Ibnu Qayyim Tentang Riba Dan
Relevansinya Terhadap Perekonomian Di Indonesia.” AMAL.: Journal of Islamic Economic and
Business (JIEB) 05, no. 02 (n.d.): 66-75.
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/article/view/14819/7900.

Ningsih, Putri Apria. “Pemikiran Ekonomi Ibnu Qayyim.” Islamic Banking 1 (2016): 1-10.
https://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article /view/35/27.

Rahim, Abdul, Ahmad Musyahid, and Lomba Sultan. “Integrasi Filsafat Hukum Islam Dengan
Prinsip Hukum Ekonomi Syariah Dalam Perekonomian Modern.” Jurnal Hukum Ekonomi
Syariah 3, no. 2 (2025): 60-75.
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/shighat_hes/article/view/14766/2820.

Ridlo, M. Rasyid, and Muhajirin. “Gagasan Magashid Syariah Dan Ekonomi Syariah Dalam
Pandangan Imam Ibnu Taimiyah Dan Imam Ibnu Qayyim Al-Jauziyah.” Taraadin, 2022.
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/taraadin/article/view/14819/7900.

351 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



Muhammad Faujan Al Hadi', Lina Marlina Susana®

Salsabila, Unik Hanifah, Lathifah Irsyadiyah Husna, Durotun Nasekha, and Anggi Pratiwi.
“Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak
Berkebutuhan Khusus.” Swustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.0
6.005%0Ahttps:/ /www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUN
GAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.

Srisusilawati, Popon, Putri Diani Hardianti, Neli Erlianti, Isfi Rizka Pitsyahara, and Siti Karomah
Nuraeni. “Implementasi Maqashid Syariah Terhadap Produk Perbankan Syariah.” .4/
Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 1 (2022): 1.
https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409.

Supian, Sopwan, Machdum Bachtiar, and Eneng Muslihah. “Model Kepemimpinan Pendidikan
Imam Al-Ghazali Dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah.” Journal of Human And Education 4, no. 5
(2023): 1130-38. https:/ /www.jahe.or.id/index.php/jahe/article/view/1624/901.

Sutisna, Muhammad Cakra Powari, Ahmad Filki, and Kurniati. “Pengaruh Kemandirian
Finansial Perempuan Terhadap Relasi Gender Dalam Keluarga.” Jurnal llmiah Multidisiplin
Terpadu 8, no. 11 (2024): 261-70.

Wahyuni, Sri, Asmuni Asmuni, and Tuti Anggraini. “Analisis Maqashid Dan Maslahah Transaksi
E-Commerce Di Indonesia.” Jurnal Riset Pendidikan Efonomi 8, no. 2 (2023): 124-33.
https://doi.org/10.21067 /jrpe.v8i2.8703.

Wulandari, and Sudiana. “Analisis Tingkat Efektivitas Trans Sarbagita Sebagai Transportasi
Publik Di Provinsi Bali.” E-Jurnal EP,7(11):2490-25177, no. Jurusan Ekonomi Pembangunan
Unud Bali (2011): 2490-2517. https://etepo.unud.ac.id/id/eprint/22935/.

352 Al-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, Vol 3, Issue 1, 2026



