
Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 331 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Studi Komunikasi Simbolik Dalam Tradisi Nyadran Sebagai Refleksi Harmoni 
Sosial-Ekologis Pada Masyarakat Ledug Prigen Pasuruan 

 
 

Ainul Muzayyanah1, Zainul Ahwan2 

12Universitas Yudharta Pasuruan 
Email: ainulmuzayyanah13@gmail.com, zezen@yudharta.ac.id 

 
Abstrack 

The Nyadran tradition is a cultural practice rich in symbolism in Javanese society, including in Jeruk 
Hamlet, Ledug Village, Prigen District, Pasuruan Regency. This research focuses on analyzing the 
communication symbols contained within the Nyadran tradition and their role in reflecting social 
and ecological harmony within the local community. Using qualitative methods through a cultural 
phenomenology approach, research data was obtained through direct observation, in-depth 
interviews with community leaders and participants, and documentation of activities. The results 
show that the various symbolic elements of Nyadran, such as offerings, grave visits, communal 
prayers, and the sharing of crops, not only represent a form of respect for ancestors but also 
strengthen the values of solidarity and mutual cooperation among residents. The offerings and crops 
presented reflect the community's ecological awareness in maintaining the balance of nature, while 
communal prayers serve as a means of spiritual communication connecting humans with the 
Creator. The Nyadran tradition has also proven to be a symbolic communication medium capable of 
maintaining local cultural identity and strengthening social ties within the community. Through these 
symbols, a collective awareness is created about the importance of maintaining harmonious 
relationships between humans, humans and ancestors, and humans and nature. Thus, Nyadran is not 
merely a religious and cultural ritual, but also a means of socio-ecological education relevant to the 
lives of contemporary Javanese society. 
Keywords: communication, symbolic, Nyadran, social harmony, ecology. 

 
Abstrak 

Tradisi Nyadran merupakan salah satu praktik budaya yang kaya akan simbolisme dalam masyarakat 
Jawa, termasuk di Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan. 
Penelitian ini difokuskan untuk menganalisis simbol-simbol komunikasi yang terkandung dalam 
tradisi Nyadran serta peranannya dalam mencerminkan harmoni sosial dan ekologis masyarakat 
setempat. Dengan menggunakan metode kualitatif melalui pendekatan fenomenologi budaya, data 
penelitian diperoleh melalui observasi langsung, wawancara mendalam dengan tokoh masyarakat dan 
peserta tradisi, serta dokumentasi kegiatan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa berbagai unsur 
simbolik yang terdapat dalam Nyadran, seperti sesaji, ziarah makam, doa bersama, dan pembagian 
hasil bumi, tidak hanya merepresentasikan bentuk penghormatan terhadap leluhur, tetapi juga 
memperkuat nilai-nilai solidaritas dan gotong royong antarwarga. Sesaji dan hasil bumi yang disajikan 
menggambarkan kesadaran ekologis masyarakat dalam menjaga keseimbangan alam, sementara doa 
bersama menjadi sarana komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta. 
Tradisi Nyadran juga terbukti menjadi media komunikasi simbolik yang mampu mempertahankan 
identitas budaya lokal serta mempererat ikatan sosial di tengah masyarakat. Melalui simbol-simbol 
tersebut, tercipta kesadaran kolektif tentang pentingnya menjaga hubungan harmonis antara manusia 
dengan manusia, manusia dengan leluhur, serta manusia dengan alam. Dengan demikian, Nyadran 
tidak hanya sekadar ritual keagamaan dan budaya, tetapi juga sarana pendidikan sosial-ekologis yang 
relevan bagi kehidupan masyarakat Jawa masa kini. 

mailto:ainulmuzayyanah13@gmail.com


Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 332 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Kata kunci: komunikasi, simbolik, Nyadran, harmoni sosial, ekologis. 
Pendahuluan 

Tradisi dalam masyarakat merupakan bagian dari warisan budaya yang merefleksikan nilai, 

norma, dan kepercayaan yang dijalankan secara turun-temurun. Salah satu tradisi yang masih lestari 

di masyarakat Jawa adalah Nyadran. Di Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen, 

Kabupaten Pasuruan, Nyadran tidak sekadar ritual spiritual, tetapi juga sebagai media komunikasi 

simbolik yang memperkuat solidaritas sosial dan kesadaran ekologis. Simbol dalam budaya memiliki 

kekuatan menyampaikan pesan yang dalam kepada masyarakat, baik secara sadar maupun tidak 

sadar. Menurut Geertz (1973), budaya adalah jaringan makna yang dibentuk oleh manusia dan 

simbol merupakan elemen penting dalam menyampaikan makna tersebut. Penelitian ini berangkat 

dari keingintahuan terhadap makna simbolik dalam tradisi Nyadran serta bagaimana praktik tersebut 

mampu membentuk dan mempertahankan keharmonisan sosial-ekologis masyarakat Ledug. 

Fokusnya adalah pada aspek simbolik dan nilai-nilai lokal yang terinternalisasi dalam praktik budaya.  

Tradisi merupakan ekspresi konkret dari sistem nilai dan norma yang tumbuh dan 

berkembang dalam suatu masyarakat. Ia berfungsi sebagai alat pelestarian budaya yang 

merepresentasikan identitas kolektif, membentuk pola perilaku, dan menjadi jembatan antara masa 

lalu, masa kini, dan masa depan. Dalam konteks masyarakat Jawa, tradisi memiliki makna yang sangat 

penting, tidak hanya sebagai bentuk perayaan seremonial, tetapi juga sebagai sarana reflektif terhadap 

hubungan antara manusia, leluhur, komunitas sosial, dan alam semesta. Salah satu tradisi yang masih 

terjaga dan terus dilestarikan hingga kini adalah tradisi Nyadran. Nyadran merupakan praktik budaya 

yang secara umum dilakukan sebagai bentuk penghormatan kepada arwah leluhur, yang biasanya 

diiringi dengan ziarah ke makam, penyajian sesaji, doa bersama, serta berbagai bentuk perayaan 

kolektif. Meskipun praktik ini telah mengalami berbagai transformasi akibat pengaruh zaman dan 

modernitas, nilai-nilai inti dari tradisi tersebut tetap dipertahankan. Di Dusun Jeruk, Kelurahan 

Ledug, Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan, tradisi Nyadran tidak hanya dilihat sebagai ritual 

keagamaan atau penghormatan spiritual kepada leluhur semata, tetapi juga menjadi ruang kultural 

yang mengandung komunikasi simbolik yang sangat kaya dan bermakna. 

Tradisi Nyadran di wilayah ini mengandung simbol-simbol budaya yang mencerminkan 

pandangan dunia masyarakat Ledug. Sesaji, makanan tradisional, tumpeng, ancak, doa bersama, 

hingga larangan-larangan adat tertentu semuanya bukan hanya benda atau aktivitas biasa, tetapi 

mengandung pesan moral, spiritual, dan sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam makna 

simbolik terdapat simbol-simbol yang diciptakan oleh manusia dan disepakati bersama dalam 

kehidupan masyarakat, serta menunjukkan bagaimana masyarakat melihat, merasa dan berpikir 

tentang dunia mereka (Indrawati, Muyasaroh, & Ahwan, 2022). Simbol-simbol tersebut menjadi 

sarana komunikasi non-verbal yang mampu menyampaikan nilai-nilai luhur seperti gotong royong, 

solidaritas sosial, rasa syukur terhadap alam, dan kesadaran ekologis. Dalam perspektif Clifford 

Geertz (1973), budaya adalah sistem simbol yang membentuk jaringan makna (webs of significance) yang 

diciptakan dan ditafsirkan oleh manusia. Melalui pendekatan ini, simbol-simbol budaya tidak hanya 

dianggap sebagai ornamen atau pelengkap, melainkan sebagai pusat dari makna budaya itu sendiri. 

Dalam konteks Nyadran, simbol-simbol tersebut menjadi media untuk memahami hubungan antara 

manusia dengan leluhur, sesama manusia, serta alam sebagai bagian integral dari kehidupan. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 333 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Kondisi geografis Kelurahan Ledug yang berada di kaki Gunung Arjuna dan Gunung 

Welirang juga memperkuat makna ekologis dari praktik Nyadran. Masyarakat Ledug tidak hanya 

melakukan ritual sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga sebagai bentuk penghormatan terhadap alam 

dan lingkungan yang menjadi tempat kehidupan mereka sehari-hari. Hal ini tercermin dalam larangan 

adat untuk menebang pohon sembarangan di sekitar makam leluhur serta kegiatan kolektif 

membersihkan lingkungan menjelang pelaksanaan Nyadran. Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa 

Nyadran bukan sekadar ritual, tetapi juga refleksi dari kesadaran ekologis yang tumbuh secara 

organik dalam masyarakat. Dalam situasi sosial saat ini yang ditandai oleh semakin melemahnya 

ikatan komunitas, meningkatnya individualisme, serta berkurangnya kepedulian terhadap lingkungan, 

tradisi seperti Nyadran memiliki makna yang sangat relevan. Ia menjadi oase budaya yang 

meneguhkan kembali pentingnya kebersamaan, penghormatan terhadap nilai-nilai lokal, serta peran 

manusia dalam menjaga keseimbangan dengan alam. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji tradisi 

ini tidak hanya dari sisi antropologis atau sejarah budaya, tetapi juga melalui pendekatan komunikasi 

simbolik yang dapat mengungkap makna-makna tersembunyi di balik praktik yang dijalankan 

masyarakat.  

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berangkat dari keingintahuan untuk 

mengeksplorasi secara mendalam bagaimana tradisi Nyadran berfungsi sebagai sistem komunikasi 

simbolik yang sarat makna, serta bagaimana simbol-simbol tersebut membentuk dan 

mempertahankan harmoni sosial-ekologis dalam kehidupan masyarakat Ledug. Dengan memusatkan 

perhatian pada aspek simbolik dan nilai-nilai lokal yang terinternalisasi dalam praktik budaya, 

penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi akademik dalam ranah ilmu komunikasi dan 

budaya, tetapi juga menawarkan perspektif baru dalam memahami peran tradisi sebagai wahana 

untuk membangun kesadaran kolektif terhadap pentingnya keberlanjutan sosial dan ekologis dalam 

masyarakat kontemporer. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-fenomenologis. 

Lokasi penelitian adalah Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-fenomenologis, yang 

bertujuan untuk memahami makna mendalam dari praktik tradisi Nyadran sebagai bagian dari 

ekspresi budaya dan komunikasi simbolik masyarakat. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian 

bukan pada pengukuran kuantitatif, tetapi pada penggalian makna, interpretasi simbol, serta refleksi 

sosial dan ekologis yang hidup dalam keseharian masyarakat. Menurut Creswell (2014), pendekatan 

fenomenologi digunakan untuk mengkaji pengalaman hidup individu atau kelompok terhadap suatu 

fenomena tertentu, dengan tujuan mengungkap makna subjektif dari pengalaman tersebut. Dalam 

konteks ini, tradisi Nyadran diposisikan sebagai fenomena budaya yang mengandung dimensi 

simbolik, spiritual, dan ekologis yang hanya dapat dipahami melalui pendekatan interpretatif. 

Lokasi penelitian ditetapkan di Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen, 

Kabupaten Pasuruan, Jawa Timur. Wilayah ini dipilih karena merupakan salah satu kawasan yang 

masih menjaga dan melestarikan tradisi Nyadran secara kolektif dan rutin setiap dua tahun sekali. 

Selain itu, lokasi ini juga menunjukkan keterikatan yang kuat antara masyarakat, nilai-nilai budaya, 

dan lingkungan ekologis yang dijaga secara turun-temurun. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 334 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Teknik pengumpulan data yang digunakan oleh penulis terdapat tiga bagian, yang akan 

penulis paparkan sebagai berikut ini. Pertama observasi partisipatif, peneliti secara langsung hadir 

dan terlibat dalam kegiatan masyarakat selama prosesi Nyadran berlangsung. Melalui observasi 

partisipatif, peneliti dapat mengamati secara langsung simbol-simbol budaya, interaksi sosial 

antarwarga, bentuk sesaji, serta ekspresi masyarakat dalam menjalani tradisi tersebut. Observasi ini 

bersifat deskriptif dan mendalam untuk memahami konteks budaya dari dalam (emic perspective). 

Kedua wawancara mendalam, hal ini dilakukan secara langsung dengan tokoh-tokoh adat, kepala 

dusun, sesepuh tradisi, dan masyarakat yang terlibat aktif dalam pelaksanaan Nyadran. Teknik ini 

bertujuan menggali pengalaman personal dan interpretasi makna dari simbol-simbol yang digunakan 

dalam tradisi, serta bagaimana mereka memaknai hubungan antara manusia, leluhur, dan alam. 

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur, memungkinkan informan menjelaskan pandangan 

mereka secara terbuka dan reflektif. Ketiga dokumentasi, hal ini dilakukan dengan mengumpulkan 

bukti-bukti visual, audio, dan tertulis, seperti foto prosesi, rekaman suara, arsip desa, catatan ritual, 

serta artefak budaya yang digunakan dalam Nyadran. Dokumentasi ini berfungsi untuk memperkuat 

hasil observasi dan wawancara serta membantu proses triangulasi data. 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan model analisis interaktif yang 

dikembangkan oleh Miles dan Huberman (1992). Model ini dipilih karena mampu menangkap 

kompleksitas data kualitatif secara sistematis dan mendalam, terutama dalam menggali makna 

simbolik yang bersifat kontekstual dan interpretatif. Analisis dilakukan melalui tiga tahapan utama 

berikut ini. Pertama reduksi data adalah proses penyaringan dan penyederhanaan data mentah yang 

diperoleh dari observasi, wawancara, dan dokumentasi. Pada tahap ini, peneliti menyeleksi informasi 

yang relevan dengan fokus penelitian, yaitu simbol-simbol dalam tradisi Nyadran, nilai sosial, dan 

kesadaran ekologis. Proses ini melibatkan pengelompokan data ke dalam tema-tema awal 

berdasarkan kategori simbolik, sosial, dan ekologis yang muncul dari lapangan.  

Setelah direduksi, data kemudian disajikan dalam bentuk naratif deskriptif, kutipan 

wawancara, matriks tematik, serta tabel simbol dan maknanya. Penyajian data ini bertujuan untuk 

memperlihatkan pola-pola hubungan antar kategori dan mempermudah proses interpretasi. Melalui 

penyajian data yang sistematis, peneliti dapat mengidentifikasi koneksi antara simbol budaya dan 

fungsi sosial-ekologisnya dalam konteks masyarakat Ledug. Tahap akhir dari proses analisis adalah 

penarikan kesimpulan berdasarkan temuan data yang telah dianalisis secara mendalam. Kesimpulan 

tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga interpretatif—menjelaskan bagaimana simbol dalam tradisi 

Nyadran berfungsi sebagai komunikasi budaya yang membentuk kesadaran sosial dan ekologis. 

Proses ini disertai dengan verifikasi ulang terhadap data melalui triangulasi sumber, yakni 

membandingkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi untuk menjamin validitas dan 

konsistensi temuan penelitian. Dengan pendekatan ini, peneliti dapat memahami simbol dalam 

tradisi Nyadran secara utuh dan kontekstual, serta menafsirkan bagaimana simbol-simbol tersebut 

mencerminkan struktur sosial, hubungan spiritual, dan nilai-nilai ekologis dalam kehidupan 

masyarakat Ledug. 

 

 

 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 335 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Hasil dan Pembahasan  

A. Komunikasi Simbolik 

Menurut Clifford Geertz (1973), simbol adalah alat untuk mengomunikasikan nilai-nilai 

budaya dalam sistem sosial. Komunikasi simbolik terjadi ketika simbol-simbol tertentu—baik benda, 

tindakan, maupun ritual—digunakan untuk menyampaikan pesan budaya. Komunikasi simbolik 

merupakan suatu pendekatan dalam ilmu sosial dan komunikasi yang menekankan bahwa manusia 

tidak hanya berinteraksi melalui bahasa verbal, tetapi juga melalui simbol-simbol yang memiliki 

makna tertentu dalam konteks budaya mereka. Dalam perspektif ini, simbol dipahami sebagai entitas 

yang tidak hanya merujuk pada objek fisik, melainkan juga mewakili nilai, norma, ideologi, dan 

kepercayaan kolektif masyarakat. Menurut Clifford Geertz (1973), budaya adalah “webs of 

significance” atau jaringan makna yang ditenun oleh manusia dan dibaca melalui simbol. Geertz 

menegaskan bahwa simbol bukan hanya elemen dekoratif dalam budaya, melainkan merupakan 

struktur yang menopang pemahaman manusia atas realitas sosial. Dalam pendekatan interpretatifnya, 

Geertz mengembangkan konsep thick description (deskripsi tebal), yaitu upaya untuk menggali makna 

terdalam di balik tindakan budaya yang tampak sederhana. 

Simbol dalam konteks budaya memiliki fungsi komunikatif yang kuat. Ia dapat berupa 

benda-benda ritual (seperti sesaji, ancak, atau tumpeng), tindakan sosial (seperti ziarah atau doa 

bersama), maupun elemen visual dan verbal (seperti warna, bahasa, atau susunan sesaji). Dalam 

tradisi Nyadran, simbol-simbol tersebut tidak hanya merepresentasikan kepercayaan terhadap leluhur 

atau bentuk penghormatan spiritual, tetapi juga menjadi alat komunikasi untuk membangun 

solidaritas sosial, memperkuat identitas kolektif, serta menegaskan hubungan manusia dengan 

lingkungan dan kekuatan adikodrati. Geertz menyatakan bahwa setiap kebudayaan mengandung 

seperangkat simbol yang berfungsi untuk “mengorganisasikan pengalaman manusia dalam pola-pola 

yang bermakna”. Oleh karena itu, analisis komunikasi simbolik dalam sebuah tradisi budaya seperti 

Nyadran menjadi penting untuk memahami bagaimana masyarakat menggunakan simbol dalam 

menyampaikan pesan sosial dan ekologis yang kompleks. Dalam hal ini, simbol menjadi jembatan 

antara yang sakral dan yang profan, antara dunia nyata dan transenden, antara manusia dan 

lingkungan sekitar. 

B. Teori Kearifan Lokal 

Koentjaraningrat (2009) mendefinisikan kearifan lokal sebagai nilai-nilai yang tumbuh dalam 

masyarakat sebagai hasil interaksi dengan lingkungan sosial dan alam. Dalam konteks tradisi, nilai 

gotong royong, penghormatan terhadap leluhur, dan pelestarian alam menjadi bagian dari kearifan 

lokal. Kearifan lokal (local wisdom) adalah bentuk pengetahuan kolektif yang berkembang dalam suatu 

komunitas sebagai hasil adaptasi terhadap lingkungan sosial, budaya, dan ekologis. Kearifan ini 

mencakup nilai-nilai, kepercayaan, norma, praktik, dan aturan tak tertulis yang dijalankan dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat, dan diwariskan secara turun-temurun. Menurut Koentjaraningrat 

(2009), kearifan lokal merupakan kekayaan budaya yang berakar dari pengalaman hidup masyarakat 

yang bersumber dari akumulasi sejarah dan interaksi manusia dengan lingkungan.  Dalam konteks 

tradisi Nyadran, kearifan lokal terwujud dalam bentuk nilai-nilai seperti gotong royong, 

penghormatan terhadap leluhur, pelestarian lingkungan, serta kehidupan kolektif yang harmonis. 

Masyarakat di Dusun Jeruk, Ledug, misalnya, memiliki aturan adat yang melarang penebangan 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 336 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

pohon di area makam leluhur. Larangan ini tidak hanya bersifat ekologis, tetapi juga memiliki makna 

spiritual sebagai bentuk penghormatan kepada alam dan arwah leluhur. Nilai-nilai seperti ini adalah 

contoh nyata dari bagaimana kearifan lokal bekerja sebagai mekanisme pengatur sosial sekaligus 

penyangga ekologi. 

Kearifan lokal sering kali berfungsi sebagai sistem pengetahuan ekologis tradisional yang 

mampu menjaga keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam hal ini, tradisi Nyadran tidak hanya 

dapat dimaknai sebagai praktik spiritual, tetapi juga sebagai upaya kolektif dalam mempertahankan 

keberlanjutan hidup. Menurut Sibarani (2012), kearifan lokal juga berperan sebagai fondasi dalam 

pembangunan berbasis masyarakat (community-based development) karena mengandung nilai-nilai 

kemanusiaan, keadilan, dan keseimbangan alam yang integral. Dengan demikian, teori kearifan lokal 

memberikan dasar konseptual untuk memahami bagaimana masyarakat tradisional menciptakan dan 

melestarikan sistem nilai yang berfungsi adaptif dalam berbagai dimensi kehidupan. Tradisi Nyadran 

merupakan salah satu wujud dari ekspresi nilai-nilai lokal tersebut yang hidup dan terus berkembang 

dalam masyarakat. 

C. Ekologi Budaya 

Ekologi budaya menurut Julian Steward (1955) melihat bahwa budaya berkembang sebagai 

bentuk adaptasi terhadap lingkungan. Dalam tradisi Nyadran, pelestarian lingkungan dan larangan 

menebang pohon di sekitar makam adalah bentuk penyesuaian ekologis. Ekologi budaya merupakan 

teori yang dikembangkan oleh antropolog Julian Steward (1955) yang melihat bahwa budaya tidak 

berdiri sendiri sebagai konstruksi sosial, melainkan terbentuk dan berkembang dalam interaksi yang 

dinamis antara manusia dan lingkungan alamnya. Steward menekankan bahwa setiap masyarakat 

mengembangkan strategi adaptasi terhadap kondisi ekologis tertentu, yang kemudian memengaruhi 

pola perilaku, struktur sosial, hingga sistem nilai budaya masyarakat tersebut. Dalam konteks ini, 

budaya dipahami sebagai sistem adaptif yang berfungsi merespon tantangan dan peluang lingkungan. 

Ekologi budaya berangkat dari asumsi bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki kemampuan 

untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan melalui budaya, dan bahwa hubungan timbal balik 

antara budaya dan lingkungan dapat diamati melalui praktik-praktik kehidupan sehari-hari 

masyarakat. 

Tradisi Nyadran di Dusun Jeruk, Ledug, menjadi contoh konkret bagaimana masyarakat 

membangun sistem simbolik yang berkaitan erat dengan lingkungan mereka. Larangan menebang 

pohon di sekitar makam leluhur, penggunaan hasil bumi dalam sesaji, serta pemilihan lokasi ritual di 

kawasan yang masih asri adalah bentuk dari strategi ekologis yang berakar pada pemahaman lokal 

terhadap pentingnya menjaga keseimbangan alam. Tradisi ini mencerminkan bahwa kesadaran 

ekologis bukanlah konsep modern, melainkan sudah lama terinternalisasi dalam praktik-praktik 

budaya masyarakat. Ekologi budaya juga memberikan perspektif kritis terhadap perubahan sosial-

budaya yang berdampak pada degradasi lingkungan. Ketika tradisi lokal yang mengandung kearifan 

ekologis mulai ditinggalkan karena modernisasi atau globalisasi, maka sistem keseimbangan yang 

telah lama terbentuk dalam masyarakat juga terancam. Oleh karena itu, pendekatan ekologi budaya 

menjadi penting dalam memahami kontribusi tradisi seperti Nyadran dalam menjaga keberlanjutan 

lingkungan melalui pendekatan yang bersifat holistik dan kontekstual. Melalui kacamata teori ekologi 

budaya, maka tradisi bukan hanya merupakan ekspresi budaya, tetapi juga mekanisme ekologis yang 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 337 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

mendukung keberlangsungan komunitas. Ini menegaskan bahwa simbol-simbol budaya dalam tradisi 

seperti Nyadran tidak dapat dilepaskan dari fungsi ekologisnya, yang menjadi dasar bagi relasi 

harmonis antara manusia dan alam. 

D. Komunikasi Simbolik Dalam Tradisi Nyadran Sebagai Refleksi Harmoni  

Tradisi Nyadran yang dilaksanakan oleh masyarakat Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, 

Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan, merupakan praktik budaya yang kompleks dan kaya 

makna. Melalui pendekatan komunikasi simbolik, penelitian ini mengungkap bagaimana simbol-

simbol dalam tradisi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai unsur ritual, tetapi juga sebagai medium 

yang membentuk harmoni sosial dan ekologis. Temuan-temuan berikut menjadi inti dari hasil 

penelitian ini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Nyadran yang dilaksanakan oleh 

masyarakat Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, bukan semata-mata merupakan ritual keagamaan atau 

adat istiadat turun-temurun, melainkan sebuah sistem komunikasi simbolik yang mengandung makna 

sosial, spiritual, dan ekologis yang kompleks. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana simbol-simbol 

budaya tidak hanya menjadi pelengkap ritual, tetapi justru menjadi media utama dalam 

menyampaikan pesan budaya, memperkuat identitas kolektif, serta menanamkan nilai-nilai kearifan 

lokal. 

Simbol-simbol seperti sesaji, ancak, ayam panggang, jenang merah-putih, dan tumpeng tidak sekadar 

dilihat sebagai sajian fisik, melainkan merupakan representasi dari rasa syukur, harapan, 

pengorbanan, serta doa untuk keberkahan dan keselamatan. Pengetahuan masyarakat tentang makna 

setiap simbol tersebut menunjukkan bahwa terjadi proses internalisasi nilai melalui bentuk 

komunikasi non-verbal yang diwariskan lintas generasi. Selain itu, simbol-simbol tersebut tidak 

berdiri sendiri, melainkan hadir dalam konteks sosial yang memperkuat kohesi masyarakat. Kegiatan 

kerja bakti menjelang pelaksanaan Nyadran, pembagian tugas, serta pengumpulan iuran warga, 

menjadi simbol-simbol sosial yang menunjukkan adanya partisipasi kolektif dan semangat gotong 

royong. Dalam hal ini, tradisi Nyadran juga berfungsi sebagai ruang komunikasi sosial yang 

memperkuat solidaritas dan menciptakan iklim saling peduli antarwarga. Dari sisi ekologis, tradisi ini 

menunjukkan adanya kesadaran lingkungan yang telah tertanam kuat dalam sistem nilai masyarakat. 

Larangan adat untuk tidak menebang pohon sembarangan di sekitar makam leluhur, serta kebiasaan 

menjaga kebersihan dan keasrian lokasi ziarah, merupakan bentuk nyata dari etika ekologis yang 

berbasis budaya lokal. Ini menunjukkan bahwa masyarakat Ledug telah membangun hubungan yang 

harmonis antara manusia dan alam melalui simbol dan tradisi.  

Dalam perspektif Clifford Geertz, seluruh rangkaian Nyadran dapat dipahami sebagai "teks 

budaya" yang sarat makna. Geertz (1973) menyatakan bahwa budaya adalah sistem simbol yang 

membentuk jaringan makna, di mana setiap tindakan, benda, dan ritual dapat dimaknai secara 

mendalam oleh masyarakat yang menjalankannya. Tradisi Nyadran menjadi teks budaya yang terus 

dibaca dan dihidupi oleh masyarakat Ledug sebagai bagian dari identitas dan sistem pengetahuan 

lokal mereka. Lebih dari itu, tradisi Nyadran juga berfungsi sebagai sarana pendidikan informal yang 

efektif. Nilai-nilai seperti rasa hormat kepada leluhur, kebersamaan, rasa syukur, serta kepedulian 

terhadap lingkungan diajarkan secara simbolik melalui praktik ritual yang dilakukan bersama-sama. 

Dengan demikian, tradisi ini berperan penting dalam membentuk kesadaran kolektif masyarakat 

terhadap pentingnya hidup selaras dengan sesama dan dengan alam. Di tengah tantangan 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 338 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

modernitas, globalisasi, dan krisis lingkungan yang semakin kompleks, pelestarian tradisi seperti 

Nyadran menjadi sangat relevan. Ia tidak hanya menjaga kesinambungan nilai-nilai budaya lokal, 

tetapi juga menjadi instrumen strategis dalam membangun ketahanan sosial dan keberlanjutan 

ekologis. Oleh karena itu, komunikasi simbolik dalam tradisi Nyadran dapat dipandang sebagai 

sistem pengetahuan lokal yang memiliki kontribusi besar dalam menciptakan harmoni sosial-ekologis 

yang berkelanjutan. 

1. Simbol-Simbol Budaya dalam Tradisi Nyadran 

Prosesi Nyadran mencakup ziarah makam, penyusunan ancak (berisi hasil bumi dan 

makanan simbolik), doa bersama, dan sedekah bumi. Makna simbolik merupakan konstruksi 

simpel yang terdiri dari objek, gambar, suara, aksi, gestur, ucapan dan tentu saja sesuatu yang 

memiliki arti tertentu. Simbol tersebut merepresentasikan fenomena dan kejadian dari kacamata 

sosial (Indrawati, Muyasaroh, & Ahwan, 2022). Simbol seperti bunga, ayam panggang, jenang, 

dan tumpeng memiliki makna spiritual dan sosial sebagai wujud syukur dan harapan. Tradisi 

Nyadran di Dusun Jeruk diawali dengan kegiatan pembersihan makam leluhur, sebagai bentuk 

penghormatan kepada mereka yang telah wafat. Kegiatan ini bukan sekadar tindakan fisik 

membersihkan area makam, tetapi juga simbol dari upaya spiritual untuk menyucikan batin dan 

menyambung hubungan spiritual antara yang hidup dan yang telah tiada. Simbol penting dalam 

prosesi Nyadran adalah ancak, yaitu wadah berisi hasil bumi dan makanan khas yang dibawa ke 

makam leluhur. Di dalam ancak terdapat ayam panggang, jenang merah-putih, tumpeng, dan beragam 

buah dan sayur. Masing-masing unsur ini memiliki makna simbolik yang mendalam. Ayam 

panggang melambangkan pengorbanan dan ketulusan, jenang merah-putih mencerminkan 

keseimbangan antara keberanian dan kesucian, serta tumpeng menggambarkan harapan dan rasa 

syukur kepada Tuhan. Selain itu, terdapat simbol kolektif dalam bentuk doa bersama dan sedekah 

bumi, yang tidak hanya ditujukan kepada leluhur, tetapi juga kepada warga sekitar sebagai bentuk 

berbagi berkah. Tradisi ini mengandung nilai spiritualitas, kebersamaan, dan solidaritas sosial yang 

terwujud dalam simbol-simbol yang hidup dalam praktik sehari-hari. 

2. Komunikasi Simbolik sebagai Refleksi Harmoni Sosial 

Kegiatan gotong royong dan partisipasi kolektif dalam tradisi Nyadran memperkuat rasa 

solidaritas. Iuran bersama dan kerja bakti menunjukkan bagaimana simbol dan praktik budaya 

mempererat hubungan sosial. Tradisi Nyadran bukan hanya ritual spiritual, melainkan juga sarana 

yang memperkuat struktur sosial masyarakat. Proses persiapan Nyadran melibatkan partisipasi 

kolektif melalui kerja bakti, pengumpulan iuran, serta pembagian tugas secara gotong royong. 

Aktivitas-aktivitas tersebut menjadi ekspresi simbolik dari nilai solidaritas sosial dan kohesi 

komunitas. Simbol-simbol seperti makanan yang dimasak bersama, tumpeng yang dibagikan 

merata, dan ancak yang disusun oleh kelompok keluarga, menunjukkan bahwa simbol dalam 

Nyadran adalah instrumen komunikasi yang menciptakan interaksi sosial bermakna. Tradisi ini 

mengajarkan bahwa setiap individu adalah bagian dari jaringan sosial yang saling tergantung dan 

terhubung melalui nilai-nilai kolektif. Melalui komunikasi simbolik yang terjadi dalam prosesi 

Nyadran, masyarakat memperkuat identitas kultural mereka serta memperkuat rasa memiliki 

terhadap komunitas. Ini membuktikan bahwa simbol budaya memiliki peran strategis dalam 

menjaga harmoni sosial dan mencegah disintegrasi nilai-nilai lokal. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 339 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

3. Simbol dalam Pelestarian Ekologis 

Tradisi Nyadran mengandung larangan eksplisit terhadap aktivitas merusak alam, seperti 

menebang pohon di area makam. Ini mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat. Simbol-

simbol dalam ritual bertujuan menjaga keseimbangan antara manusia dan alam. Salah satu 

dimensi yang menonjol dalam praktik Nyadran di Ledug adalah kesadaran ekologis yang 

terinternalisasi dalam simbol-simbol budaya. Masyarakat setempat memiliki aturan adat yang 

melarang penebangan pohon sembarangan di sekitar area pemakaman. Wilayah tersebut 

dianggap sakral dan harus dijaga kelestariannya, karena diyakini sebagai tempat tinggal ruh 

leluhur yang dihormati. Dalam konteks ini, simbol bukan hanya bermakna spiritual, tetapi juga 

ekologis. Larangan merusak lingkungan menjadi bagian dari sistem nilai budaya yang diwariskan 

secara simbolik. Dengan menjaga area makam tetap hijau dan bersih, masyarakat menunjukkan 

bahwa mereka memahami pentingnya keseimbangan antara manusia dan alam. Simbol seperti 

sesaji hasil bumi juga merepresentasikan relasi harmonis dengan alam. Hasil panen yang disajikan 

dalam Nyadran bukan hanya wujud rasa syukur, tetapi juga bentuk dialog simbolik antara 

manusia dan alam sebagai pemberi kehidupan. Nilai-nilai ekologis dalam tradisi ini 

mengindikasikan bahwa masyarakat tradisional sebenarnya memiliki konsep konservasi ekologis 

berbasis budaya yang kuat. 

4. Interpretasi Simbol Menurut Geertz 

Geertz menyebut bahwa ritual budaya adalah “teks budaya” yang sarat makna. Dalam 

konteks Ledug, Nyadran menjadi teks budaya yang menjelaskan hubungan antara manusia, 

leluhur, dan lingkungan. Dalam kerangka teori Clifford Geertz, tradisi Nyadran dapat dipahami 

sebagai bentuk "teks budaya" yang kaya makna. Sebagaimana Geertz menyebutkan, budaya 

adalah jaringan makna yang diproduksi dan ditafsirkan manusia melalui simbol. Dalam konteks 

ini, setiap elemen dalam tradisi Nyadran merupakan bagian dari teks yang “dibaca” oleh 

masyarakat dalam menjalani kehidupan sosial dan spiritual mereka. Nyadran menjadi arena 

interpretatif di mana simbol-simbol seperti makanan, ritual, tindakan sosial, dan bahkan larangan 

adat, diinterpretasikan oleh masyarakat sebagai bagian dari sistem nilai yang kompleks. Ritual 

Nyadran, dalam hal ini, adalah representasi simbolik dari nilai kehidupan: hormat kepada leluhur, 

tanggung jawab sosial, dan keselarasan dengan lingkungan. Melalui kacamata interpretatif, 

Nyadran bukan sekadar kegiatan budaya, tetapi merupakan bentuk komunikasi kultural yang 

membentuk kesadaran kolektif masyarakat. Ia adalah sarana untuk mengaktualisasi nilai-nilai 

yang tidak selalu terungkap secara verbal, namun hadir dalam tindakan dan simbol yang sarat 

makna. Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Nyadran di Ledug 

bukan hanya sebuah ritus spiritual, tetapi juga sistem komunikasi simbolik yang menyampaikan 

pesan-pesan penting tentang solidaritas sosial, kesadaran ekologis, dan identitas budaya. Simbol 

dalam Nyadran hidup dan bekerja sebagai bahasa budaya yang menyatukan komunitas dan 

menjaga keseimbangan dengan alam. 

5. Nyadran sebagai Sistem Budaya yang Menjaga Keseimbangan Sosial dan Ekologis 

Tradisi Nyadran bukan sekadar rangkaian ritual spiritual yang dijalankan secara turun-

temurun, melainkan juga merupakan sistem budaya yang sarat akan nilai-nilai sosial dan ekologis. 

Dalam konteks masyarakat Dusun Jeruk, Ledug, Nyadran telah menjadi ruang reflektif kolektif bagi 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 340 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

warga untuk memperkuat ikatan sosial dan menunjukkan kepedulian terhadap lingkungan hidup. 

Seluruh rangkaian kegiatan Nyadran-mulai dari pembersihan makam, pembuatan ancak, ziarah 

leluhur, hingga doa dan sedekah bumi — memiliki fungsi simbolik yang mendalam dalam 

membentuk dan memperkuat kesadaran komunal. Simbol seperti ancak dan tumpeng tidak hanya 

merepresentasikan rasa syukur, tetapi juga memiliki nilai spiritual dan sosial. Penyusunan sesaji dengan 

ketentuan tertentu — seperti keharusan menyertakan "tujuh kue wajib" — menunjukkan bahwa 

masyarakat memiliki pemahaman kosmologis mengenai keseimbangan dan keberkahan hidup. 

Simbol-simbol ini bekerja sebagai media komunikasi antara manusia dengan leluhur dan kekuatan 

spiritual yang diyakini hadir dalam alam sekitar. 

6. Makna Solidaritas dalam Nyadran: Simbol Sosial yang Hidup 

Partisipasi kolektif dalam pelaksanaan Nyadran menjadi simbol nyata dari nilai solidaritas 

sosial. Setiap warga, tanpa membedakan usia, gender, atau status sosial, terlibat aktif dalam setiap 

tahapan acara, dari gotong royong membersihkan area pemakaman hingga iuran dana per keluarga. 

Iuran yang disebutkan sejumlah Rp700.000 per kepala keluarga tidak hanya dipahami sebagai bentuk 

tanggung jawab finansial, tetapi juga sebagai lambang kepercayaan dan komitmen bersama dalam 

menjaga tradisi. Menurut Clifford Geertz, simbol budaya memiliki fungsi sebagai “perekat sosial” 

yang menghubungkan individu dengan komunitasnya. Maka, partisipasi dalam Nyadran bukan hanya 

bentuk kebersamaan fisik, tetapi juga tindakan simbolik yang membangun kesadaran kolektif akan 

pentingnya merawat nilai-nilai kebersamaan dan identitas kultural. 

7. Simbolisme dalam Kesadaran Ekologis: Relasi Sakral antara Manusia dan Alam 

Nyadran juga mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat yang terwujud dalam tindakan 

nyata dan simbolis. Larangan untuk menebang pohon di sekitar makam leluhur, larangan menggarap 

tanah dalam radius tertentu, serta kegiatan rutin membersihkan lingkungan menjelang Nyadran, 

menunjukkan adanya sistem nilai yang mengintegrasikan spiritualitas dengan ekologi. Tindakan-

tindakan tersebut dipahami sebagai bagian dari komunikasi simbolik dengan alam — bahwa alam 

bukanlah entitas pasif yang dapat dieksploitasi, melainkan mitra spiritual dan kultural yang harus 

dijaga dan dihormati. Dalam tradisi ini, alam diperlakukan sebagai bagian dari sistem kepercayaan, 

dan hubungannya dengan manusia bersifat timbal balik. Dalam perspektif Geertz, simbol semacam 

ini membentuk jaringan makna yang membentuk cara pandang masyarakat terhadap realitas dan 

lingkungan. 

8. Nyadran dalam Konteks Transformasi Sosial dan Budaya 

Di tengah perubahan sosial yang terjadi akibat modernisasi dan globalisasi, tradisi seperti 

Nyadran menghadapi tantangan pelestarian. Namun demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa 

masyarakat Ledug masih memiliki kesadaran kuat terhadap nilai-nilai yang terkandung dalam 

Nyadran. Bahkan, generasi muda, melalui forum seperti karang taruna, mulai terlibat aktif dalam 

mendokumentasikan dan menyebarluaskan nilai-nilai tradisi Nyadran ke dalam bentuk-bentuk baru 

seperti video digital dan konten sosial media lokal. Hal ini menandakan bahwa simbolisme dalam 

Nyadran bersifat adaptif, mampu bertransformasi mengikuti perkembangan zaman tanpa kehilangan 

esensi nilai-nilainya. Ini membuktikan bahwa tradisi simbolik tidak bersifat statis, melainkan dinamis 

dan dapat menjawab tantangan zaman sekaligus mempertahankan identitas budaya lokal. 

Kesimpulan 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 341 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Tradisi Nyadran di masyarakat Ledug merupakan bentuk komunikasi simbolik yang 

mengandung makna sosial dan ekologis. Simbol-simbol dalam ritual seperti sesaji, doa bersama, dan 

larangan menebang pohon merepresentasikan nilai gotong royong, penghormatan kepada leluhur, 

dan kesadaran menjaga alam. Melalui pendekatan simbolik dan kearifan lokal, masyarakat Ledug 

membangun dan mempertahankan harmoni sosial dan ekologis. Tradisi Nyadran yang dijalankan 

oleh masyarakat Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen, Pasuruan, bukan sekadar 

praktik ritual turun-temurun, melainkan merupakan sistem komunikasi simbolik yang kompleks dan 

sarat makna. Simbol-simbol budaya seperti sesaji, tumpeng, jenang, doa bersama, dan ziarah makam 

tidak hanya berfungsi dalam ranah spiritual, tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai sosial seperti 

gotong royong, solidaritas, dan penghormatan terhadap leluhur. Nyadran juga berfungsi sebagai 

ruang kolektif yang memperkuat identitas budaya lokal dan menumbuhkan kesadaran ekologis 

masyarakat. Larangan adat untuk tidak merusak alam di sekitar makam, serta praktik menjaga 

kelestarian lingkungan sebagai bagian dari ritual, menunjukkan bahwa masyarakat telah membangun 

relasi harmonis antara manusia, leluhur, dan alam secara simbolik maupun praksis. Dengan 

menggunakan pendekatan fenomenologi budaya dan teori komunikasi simbolik Clifford Geertz, 

penelitian ini menemukan bahwa simbol dalam tradisi Nyadran bekerja sebagai teks budaya yang 

hidup-membentuk kesadaran kolektif, mentransmisikan nilai-nilai luhur, dan meneguhkan 

keberlanjutan sosial-ekologis. Tradisi ini membuktikan bahwa kearifan lokal yang tersimpan dalam 

simbol-simbol budaya masih memiliki relevansi kuat dalam menjawab tantangan zaman, terutama 

dalam konteks disrupsi nilai dan krisis lingkungan.Oleh karena itu, penting untuk terus 

mendokumentasikan, merevitalisasi, dan mendiseminasikan tradisi-tradisi lokal seperti Nyadran, 

tidak hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai instrumen edukatif dan ekologis dalam 

kehidupan masyarakat modern. 

Daftar Pustaka 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Liliweri, Alo. (2021). Komunikasi Antarbudaya. Bandung: Nusa Media. 

Steward, J. H. (1955). Theory of Culture Change. Urbana: University of Illinois Press. 

Baihaqi, N. N., & Munshihah, A. (2022). “Resepsi Fungsional dalam Tradisi Nyadran.”  

 Nalar: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam, 6(1). 

Fatoni, M. I. (2022). “Peran Tradisi Nyadran dalam Memperkokoh Kerukunan.”  

 Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya, 6(2). 

Abidin, Arwi, Budi Santoso, and Anggoro Putranto. 2023. “Mengupas Sejarah Dam  

Bagong Dan Eksistensi Tradisi Nyadran Di Kelurahan Ngantru Kabupaten 

Trenggalek.” Pendekar: Jurnal Pendidikan Berkarakter 1 (4): 377–86. 

Anam, Choerul. 2017. “Tradisi Sambatan Dan Nyadran Di Dusun Suruhan.” Sabda:  

 Jurnal Kajian Kebudayaan 12 (1): 77–84. 

Arikunto, Suharsimi. 2006. “Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan.” Jakarta: Rineka  

 Cipta. 

Baihaqi, Nurun Nisaa, and Aty Munshihah. 2022. “Resepsi Fungsional Al-Qur’an:  



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 2. No. 3. Juli 2025 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 331-342 

 342 Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Ritual Pembacaan Ayat Al-Qur’an Dalam Tradisi Nyadran Di Dusun Tundan Bantul Yogyakarta.” 

 Nalar: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam 6 (1): 1 14. 

Brata Ida Bagus. 2016. “Kearifan BudayaLokal Perekat Identitas Bangsa.” Jurnal Bakti  

 Saraswati. Diakses Pada Hari Minggu 20 Juli 2019. Pukul 00.00 WIB 05 (01): 

 9–16. https://doi.org/10.1007/s11104-008-9614-4. 

 

 

 

 


