Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

Studi Komunikasi Simbolik Dalam Tradisi Nyadran Sebagai Refleksi Harmoni
Sosial-Ekologis Pada Masyarakat Ledug Prigen Pasuruan

Ainul Muzayyanah', Zainul Ahwan’
"“Universitas Yudharta Pasuruan
Email: ainulmuzayyanahl3@gmail.com, zezen@yndbarta.ac.id

Abstrack

The Nyadran tradition is a cultural practice rich in symbolism in Javanese society, including in Jeruk
Hamlet, Ledug Village, Prigen District, Pasuruan Regency. This research focuses on analyzing the
communication symbols contained within the Nyadran tradition and their role in reflecting social
and ecological harmony within the local community. Using qualitative methods through a cultural
phenomenology approach, research data was obtained through direct observation, in-depth
interviews with community leaders and participants, and documentation of activities. The results
show that the various symbolic elements of Nyadran, such as offerings, grave visits, communal
prayers, and the sharing of crops, not only represent a form of respect for ancestors but also
strengthen the values of solidarity and mutual cooperation among residents. The offerings and crops
presented reflect the community's ecological awareness in maintaining the balance of nature, while
communal prayers serve as a means of spiritual communication connecting humans with the
Creator. The Nyadran tradition has also proven to be a symbolic communication medium capable of
maintaining local cultural identity and strengthening social ties within the community. Through these
symbols, a collective awareness is created about the importance of maintaining harmonious
relationships between humans, humans and ancestors, and humans and nature. Thus, Nyadran is not
merely a religious and cultural ritual, but also a means of socio-ecological education relevant to the
lives of contemporary Javanese society.

Keywords: communication, symbolic, Nyadran, social harmony, ecology.

Abstrak

Tradisi Nyadran merupakan salah satu praktik budaya yang kaya akan simbolisme dalam masyarakat
Jawa, termasuk di Dusun Jeruk, Kelurahan ILedug, Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan.
Penelitian ini difokuskan untuk menganalisis simbol-simbol komunikasi yang terkandung dalam
tradisi Nyadran serta peranannya dalam mencerminkan harmoni sosial dan ekologis masyarakat
setempat. Dengan menggunakan metode kualitatif melalui pendekatan fenomenologi budaya, data
penelitian diperoleh melalui observasi langsung, wawancara mendalam dengan tokoh masyarakat dan
peserta tradisi, serta dokumentasi kegiatan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa berbagai unsur
simbolik yang terdapat dalam Nyadran, seperti sesaji, ziarah makam, doa bersama, dan pembagian
hasil bumi, tidak hanya merepresentasikan bentuk penghormatan terhadap leluhur, tetapi juga
memperkuat nilai-nilai solidaritas dan gotong royong antarwarga. Sesaji dan hasil bumi yang disajikan
menggambarkan kesadaran ekologis masyarakat dalam menjaga keseimbangan alam, sementara doa
bersama menjadi sarana komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta.
Tradisi Nyadran juga terbukti menjadi media komunikasi simbolik yang mampu mempertahankan
identitas budaya lokal serta mempererat ikatan sosial di tengah masyarakat. Melalui simbol-simbol
tersebut, tercipta kesadaran kolektif tentang pentingnya menjaga hubungan harmonis antara manusia
dengan manusia, manusia dengan leluhur, serta manusia dengan alam. Dengan demikian, Nyadran
tidak hanya sekadar ritual keagamaan dan budaya, tetapi juga sarana pendidikan sosial-ekologis yang
relevan bagi kehidupan masyarakat Jawa masa kini.

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 331


mailto:ainulmuzayyanah13@gmail.com

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

Kata kunci: komunikasi, simbolik, Nyadran, harmoni sosial, ekologis.
Pendahuluan

Tradisi dalam masyarakat merupakan bagian dari warisan budaya yang merefleksikan nilai,
norma, dan kepercayaan yang dijalankan secara turun-temurun. Salah satu tradisi yang masih lestari
di masyarakat Jawa adalah Nyadran. Di Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen,
Kabupaten Pasuruan, Nyadran tidak sekadar ritual spiritual, tetapi juga sebagai media komunikasi
simbolik yang memperkuat solidaritas sosial dan kesadaran ekologis. Simbol dalam budaya memiliki
kekuatan menyampaikan pesan yang dalam kepada masyarakat, baik secara sadar maupun tidak
sadar. Menurut Geertz (1973), budaya adalah jaringan makna yang dibentuk oleh manusia dan
simbol merupakan elemen penting dalam menyampaikan makna tersebut. Penelitian ini berangkat
dari keingintahuan terhadap makna simbolik dalam tradisi Nyadran serta bagaimana praktik tersebut
mampu membentuk dan mempertahankan keharmonisan sosial-ekologis masyarakat Ledug.
Fokusnya adalah pada aspek simbolik dan nilai-nilai lokal yang terinternalisasi dalam praktik budaya.

Tradisi merupakan ekspresi konkret dari sistem nilai dan norma yang tumbuh dan
berkembang dalam suatu masyarakat. Ia berfungsi sebagai alat pelestarian budaya yang
merepresentasikan identitas kolektif, membentuk pola perilaku, dan menjadi jembatan antara masa
lalu, masa kini, dan masa depan. Dalam konteks masyarakat Jawa, tradisi memiliki makna yang sangat
penting, tidak hanya sebagai bentuk perayaan seremonial, tetapi juga sebagai sarana reflektif terhadap
hubungan antara manusia, leluhur, komunitas sosial, dan alam semesta. Salah satu tradisi yang masih
terjaga dan terus dilestarikan hingga kini adalah tradisi Nyadran. Nyadran merupakan praktik budaya
yang secara umum dilakukan sebagai bentuk penghormatan kepada arwah leluhur, yang biasanya
diiringi dengan ziarah ke makam, penyajian sesaji, doa bersama, serta berbagai bentuk perayaan
kolektif. Meskipun praktik ini telah mengalami berbagai transformasi akibat pengaruh zaman dan
modernitas, nilai-nilai inti dari tradisi tersebut tetap dipertahankan. Di Dusun Jeruk, Kelurahan
Ledug, Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan, tradisi Nyadran tidak hanya dilihat sebagai ritual
keagamaan atau penghormatan spiritual kepada leluhur semata, tetapi juga menjadi ruang kultural
yang mengandung komunikasi simbolik yang sangat kaya dan bermakna.

Tradisi Nyadran di wilayah ini mengandung simbol-simbol budaya yang mencerminkan
pandangan dunia masyarakat Ledug. Sesaji, makanan tradisional, tumpeng, ancak, doa bersama,
hingga larangan-larangan adat tertentu semuanya bukan hanya benda atau aktivitas biasa, tetapi
mengandung pesan moral, spiritual, dan sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam makna
simbolik terdapat simbol-simbol yang diciptakan oleh manusia dan disepakati bersama dalam
kehidupan masyarakat, serta menunjukkan bagaimana masyarakat melihat, merasa dan berpikir
tentang dunia mereka (Indrawati, Muyasaroh, & Ahwan, 2022). Simbol-simbol tersebut menjadi
sarana komunikasi non-verbal yang mampu menyampaikan nilai-nilai luhur seperti gotong royong,
solidaritas sosial, rasa syukur terhadap alam, dan kesadaran ekologis. Dalam perspektif Clifford
Geertz (1973), budaya adalah sistem simbol yang membentuk jaringan makna (webs of significance) yang
diciptakan dan ditafsirkan oleh manusia. Melalui pendekatan ini, simbol-simbol budaya tidak hanya
dianggap sebagai ornamen atau pelengkap, melainkan sebagai pusat dari makna budaya itu sendiri.
Dalam konteks Nyadran, simbol-simbol tersebut menjadi media untuk memahami hubungan antara
manusia dengan leluhur, sesama manusia, serta alam sebagai bagian integral dari kehidupan.

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 332



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

Kondisi geografis Kelurahan Ledug yang berada di kaki Gunung Arjuna dan Gunung
Welirang juga memperkuat makna ekologis dari praktik Nyadran. Masyarakat Ledug tidak hanya
melakukan ritual sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga sebagai bentuk penghormatan terhadap alam
dan lingkungan yang menjadi tempat kehidupan mereka sehari-hari. Hal ini tercermin dalam larangan
adat untuk menebang pohon sembarangan di sekitar makam leluhur serta kegiatan kolektif
membersihkan lingkungan menjelang pelaksanaan Nyadran. Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa
Nyadran bukan sekadar ritual, tetapi juga refleksi dari kesadaran ekologis yang tumbuh secara
organik dalam masyarakat. Dalam situasi sosial saat ini yang ditandai oleh semakin melemahnya
ikatan komunitas, meningkatnya individualisme, serta berkurangnya kepedulian terhadap lingkungan,
tradisi seperti Nyadran memiliki makna yang sangat relevan. Ia menjadi oase budaya yang
meneguhkan kembali pentingnya kebersamaan, penghormatan terhadap nilai-nilai lokal, serta peran
manusia dalam menjaga keseimbangan dengan alam. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji tradisi
ini tidak hanya dari sisi antropologis atau sejarah budaya, tetapi juga melalui pendekatan komunikasi
simbolik yang dapat mengungkap makna-makna tersembunyi di balik praktik yang dijalankan
masyarakat.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berangkat dari keingintahuan untuk
mengeksplorasi secara mendalam bagaimana tradisi Nyadran berfungsi sebagai sistem komunikasi
simbolik yang sarat makna, serta bagaimana simbol-simbol tersebut membentuk dan
mempertahankan harmoni sosial-ekologis dalam kehidupan masyarakat Ledug. Dengan memusatkan
perhatian pada aspek simbolik dan nilai-nilai lokal yang terinternalisasi dalam praktik budaya,
penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi akademik dalam ranah ilmu komunikasi dan
budaya, tetapi juga menawarkan perspektif baru dalam memahami peran tradisi sebagai wahana
untuk membangun kesadaran kolektif terhadap pentingnya keberlanjutan sosial dan ekologis dalam
masyarakat kontemporer.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-fenomenologis.
Lokasi penelitian adalah Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-fenomenologis, yang
bertujuan untuk memahami makna mendalam dari praktik tradisi Nyadran sebagai bagian dari
ekspresi budaya dan komunikasi simbolik masyarakat. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian
bukan pada pengukuran kuantitatif, tetapi pada penggalian makna, interpretasi simbol, serta refleksi
sosial dan ekologis yang hidup dalam keseharian masyarakat. Menurut Creswell (2014), pendekatan
fenomenologi digunakan untuk mengkaji pengalaman hidup individu atau kelompok terhadap suatu
fenomena tertentu, dengan tujuan mengungkap makna subjektif dari pengalaman tersebut. Dalam
konteks ini, tradisi Nyadran diposisikan sebagai fenomena budaya yang mengandung dimensi
simbolik, spiritual, dan ekologis yang hanya dapat dipahami melalui pendekatan interpretatif.

Lokasi penelitian ditetapkan di Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen,
Kabupaten Pasuruan, Jawa Timur. Wilayah ini dipilih karena merupakan salah satu kawasan yang
masih menjaga dan melestarikan tradisi Nyadran secara kolektif dan rutin setiap dua tahun sekali.
Selain itu, lokasi ini juga menunjukkan keterikatan yang kuat antara masyarakat, nilai-nilai budaya,
dan lingkungan ekologis yang dijaga secara turun-temurun.

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 333



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

Teknik pengumpulan data yang digunakan oleh penulis terdapat tiga bagian, yang akan
penulis paparkan sebagai berikut ini. Pertama observasi partisipatif, peneliti secara langsung hadir
dan terlibat dalam kegiatan masyarakat selama prosesi Nyadran berlangsung. Melalui observasi
partisipatif, peneliti dapat mengamati secara langsung simbol-simbol budaya, interaksi sosial
antarwarga, bentuk sesaji, serta ekspresi masyarakat dalam menjalani tradisi tersebut. Observasi ini
bersifat deskriptif dan mendalam untuk memahami konteks budaya dari dalam (emic perspective).
Kedua wawancara mendalam, hal ini dilakukan secara langsung dengan tokoh-tokoh adat, kepala
dusun, sesepuh tradisi, dan masyarakat yang terlibat aktif dalam pelaksanaan Nyadran. Teknik ini
bertujuan menggali pengalaman personal dan interpretasi makna dari simbol-simbol yang digunakan
dalam tradisi, serta bagaimana mereka memaknai hubungan antara manusia, leluhur, dan alam.
Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur, memungkinkan informan menjelaskan pandangan
mereka secara terbuka dan reflektif. Ketiga dokumentasi, hal ini dilakukan dengan mengumpulkan
bukti-bukti visual, audio, dan tertulis, seperti foto prosesi, rekaman suara, arsip desa, catatan ritual,
serta artefak budaya yang digunakan dalam Nyadran. Dokumentasi ini berfungsi untuk memperkuat
hasil observasi dan wawancara serta membantu proses triangulasi data.

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan model analisis interaktif yang
dikembangkan oleh Miles dan Huberman (1992). Model ini dipilih karena mampu menangkap
kompleksitas data kualitatif secara sistematis dan mendalam, terutama dalam menggali makna
simbolik yang bersifat kontekstual dan interpretatif. Analisis dilakukan melalui tiga tahapan utama
berikut ini. Pertama reduksi data adalah proses penyaringan dan penyederhanaan data mentah yang
diperoleh dari observasi, wawancara, dan dokumentasi. Pada tahap ini, peneliti menyeleksi informasi
yang relevan dengan fokus penelitian, yaitu simbol-simbol dalam tradisi Nyadran, nilai sosial, dan
kesadaran ekologis. Proses ini melibatkan pengelompokan data ke dalam tema-tema awal
berdasarkan kategori simbolik, sosial, dan ekologis yang muncul dari lapangan.

Setelah direduksi, data kemudian disajikan dalam bentuk naratif deskriptif, kutipan
wawancara, matriks tematik, serta tabel simbol dan maknanya. Penyajian data ini bertujuan untuk
memperlihatkan pola-pola hubungan antar kategori dan mempermudah proses interpretasi. Melalui
penyajian data yang sistematis, peneliti dapat mengidentifikasi koneksi antara simbol budaya dan
fungsi sosial-ekologisnya dalam konteks masyarakat Ledug. Tahap akhir dari proses analisis adalah
penarikan kesimpulan berdasarkan temuan data yang telah dianalisis secara mendalam. Kesimpulan
tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga interpretatif—menjelaskan bagaimana simbol dalam tradisi
Nyadran berfungsi sebagai komunikasi budaya yang membentuk kesadaran sosial dan ekologis.
Proses ini disertai dengan verifikasi ulang terhadap data melalui triangulasi sumber, yakni
membandingkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi untuk menjamin validitas dan
konsistensi temuan penelitian. Dengan pendekatan ini, peneliti dapat memahami simbol dalam
tradisi Nyadran secara utuh dan kontekstual, serta menafsirkan bagaimana simbol-simbol tersebut
mencerminkan struktur sosial, hubungan spiritual, dan nilai-nilai ekologis dalam kehidupan
masyarakat Ledug.

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 334



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

Hasil dan Pembahasan
A. Komunikasi Simbolik

Menurut Clifford Geertz (1973), simbol adalah alat untuk mengomunikasikan nilai-nilai
budaya dalam sistem sosial. Komunikasi simbolik terjadi ketika simbol-simbol tertentu—baik benda,
tindakan, maupun ritual—digunakan untuk menyampaikan pesan budaya. Komunikasi simbolik
merupakan suatu pendekatan dalam ilmu sosial dan komunikasi yang menekankan bahwa manusia
tidak hanya berinteraksi melalui bahasa verbal, tetapi juga melalui simbol-simbol yang memiliki
makna tertentu dalam konteks budaya mereka. Dalam perspektif ini, simbol dipahami sebagai entitas
yang tidak hanya merujuk pada objek fisik, melainkan juga mewakili nilai, norma, ideologi, dan
kepercayaan kolektif masyarakat. Menurut Clifford Geertz (1973), budaya adalah “webs of
significance” atau jaringan makna yang ditenun oleh manusia dan dibaca melalui simbol. Geertz
menegaskan bahwa simbol bukan hanya elemen dekoratif dalam budaya, melainkan merupakan
struktur yang menopang pemahaman manusia atas realitas sosial. Dalam pendekatan interpretatifnya,
Geertz mengembangkan konsep #hick description (deskripsi tebal), yaitu upaya untuk menggali makna
terdalam di balik tindakan budaya yang tampak sederhana.

Simbol dalam konteks budaya memiliki fungsi komunikatif yang kuat. Ia dapat berupa
benda-benda ritual (seperti sesaji, ancak, atau tumpeng), tindakan sosial (seperti ziarah atau doa
bersama), maupun elemen visual dan verbal (seperti warna, bahasa, atau susunan sesaji). Dalam
tradisi Nyadran, simbol-simbol tersebut tidak hanya merepresentasikan kepercayaan terhadap leluhur
atau bentuk penghormatan spiritual, tetapi juga menjadi alat komunikasi untuk membangun
solidaritas sosial, memperkuat identitas kolektif, serta menegaskan hubungan manusia dengan
lingkungan dan kekuatan adikodrati. Geertz menyatakan bahwa setiap kebudayaan mengandung
seperangkat simbol yang berfungsi untuk “mengorganisasikan pengalaman manusia dalam pola-pola
yang bermakna”. Oleh karena itu, analisis komunikasi simbolik dalam sebuah tradisi budaya seperti
Nyadran menjadi penting untuk memahami bagaimana masyarakat menggunakan simbol dalam
menyampaikan pesan sosial dan ekologis yang kompleks. Dalam hal ini, simbol menjadi jembatan
antara yang sakral dan yang profan, antara dunia nyata dan transenden, antara manusia dan
lingkungan sekitar.

B. Teori Kearifan Lokal

Koentjaraningrat (2009) mendefinisikan kearifan lokal sebagai nilai-nilai yang tumbuh dalam
masyarakat sebagai hasil interaksi dengan lingkungan sosial dan alam. Dalam konteks tradisi, nilai
gotong royong, penghormatan terhadap leluhur, dan pelestarian alam menjadi bagian dari kearifan
lokal. Kearifan lokal (/ocal wisdom) adalah bentuk pengetahuan kolektif yang berkembang dalam suatu
komunitas sebagai hasil adaptasi terhadap lingkungan sosial, budaya, dan ekologis. Kearifan ini
mencakup nilai-nilai, kepercayaan, norma, praktik, dan aturan tak tertulis yang dijalankan dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat, dan diwariskan secara turun-temurun. Menurut Koentjaraningrat
(2009), kearifan lokal merupakan kekayaan budaya yang berakar dari pengalaman hidup masyarakat
yang bersumber dari akumulasi sejarah dan interaksi manusia dengan lingkungan. Dalam konteks
tradisi Nyadran, kearifan lokal terwujud dalam bentuk nilai-nilai seperti gotong royong,
penghormatan terhadap leluhur, pelestarian lingkungan, serta kehidupan kolektif yang harmonis.
Masyarakat di Dusun Jeruk, Ledug, misalnya, memiliki aturan adat yang melarang penebangan

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 335



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

pohon di area makam leluhur. Larangan ini tidak hanya bersifat ekologis, tetapi juga memiliki makna
spiritual sebagai bentuk penghormatan kepada alam dan arwah leluhur. Nilai-nilai seperti ini adalah
contoh nyata dari bagaimana kearifan lokal bekerja sebagai mekanisme pengatur sosial sekaligus
penyangga ekologi.

Kearifan lokal sering kali berfungsi sebagai sistem pengetahuan ekologis tradisional yang
mampu menjaga keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam hal ini, tradisi Nyadran tidak hanya
dapat dimaknai sebagai praktik spiritual, tetapi juga sebagai upaya kolektif dalam mempertahankan
keberlanjutan hidup. Menurut Sibarani (2012), kearifan lokal juga berperan sebagai fondasi dalam
pembangunan berbasis masyarakat (community-based development) karena mengandung nilai-nilai
kemanusiaan, keadilan, dan keseimbangan alam yang integral. Dengan demikian, teori kearifan lokal
memberikan dasar konseptual untuk memahami bagaimana masyarakat tradisional menciptakan dan
melestarikan sistem nilai yang berfungsi adaptif dalam berbagai dimensi kehidupan. Tradisi Nyadran
merupakan salah satu wujud dari ekspresi nilai-nilai lokal tersebut yang hidup dan terus berkembang
dalam masyarakat.

C. Ekologi Budaya

Ekologi budaya menurut Julian Steward (1955) melihat bahwa budaya berkembang sebagai
bentuk adaptasi terhadap lingkungan. Dalam tradisi Nyadran, pelestarian lingkungan dan larangan
menebang pohon di sekitar makam adalah bentuk penyesuaian ekologis. Ekologi budaya merupakan
teori yang dikembangkan oleh antropolog Julian Steward (1955) yang melihat bahwa budaya tidak
berdiri sendiri sebagai konstruksi sosial, melainkan terbentuk dan berkembang dalam interaksi yang
dinamis antara manusia dan lingkungan alamnya. Steward menekankan bahwa setiap masyarakat
mengembangkan strategi adaptasi terhadap kondisi ekologis tertentu, yang kemudian memengaruhi
pola perilaku, struktur sosial, hingga sistem nilai budaya masyarakat tersebut. Dalam konteks ini,
budaya dipahami sebagai sistem adaptif yang berfungsi merespon tantangan dan peluang lingkungan.
Ekologi budaya berangkat dari asumsi bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki kemampuan
untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan melalui budaya, dan bahwa hubungan timbal balik
antara budaya dan lingkungan dapat diamati melalui praktik-praktik kehidupan sehari-hari
masyarakat.

Tradisi Nyadran di Dusun Jeruk, Ledug, menjadi contoh konkret bagaimana masyarakat
membangun sistem simbolik yang berkaitan erat dengan lingkungan mereka. Larangan menebang
pohon di sekitar makam leluhur, penggunaan hasil bumi dalam sesaji, serta pemilihan lokasi ritual di
kawasan yang masih asri adalah bentuk dari strategi ekologis yang berakar pada pemahaman lokal
terhadap pentingnya menjaga keseimbangan alam. Tradisi ini mencerminkan bahwa kesadaran
ckologis bukanlah konsep modern, melainkan sudah lama terinternalisasi dalam praktik-praktik
budaya masyarakat. Ekologi budaya juga memberikan perspektif kritis terhadap perubahan sosial-
budaya yang berdampak pada degradasi lingkungan. Ketika tradisi lokal yang mengandung kearifan
ckologis mulai ditinggalkan karena modernisasi atau globalisasi, maka sistem keseimbangan yang
telah lama terbentuk dalam masyarakat juga terancam. Oleh karena itu, pendekatan ekologi budaya
menjadi penting dalam memahami kontribusi tradisi seperti Nyadran dalam menjaga keberlanjutan
lingkungan melalui pendekatan yang bersifat holistik dan kontekstual. Melalui kacamata teori ekologi
budaya, maka tradisi bukan hanya merupakan ekspresi budaya, tetapi juga mekanisme ekologis yang

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 336



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

mendukung keberlangsungan komunitas. Ini menegaskan bahwa simbol-simbol budaya dalam tradisi
seperti Nyadran tidak dapat dilepaskan dari fungsi ekologisnya, yang menjadi dasar bagi relasi
harmonis antara manusia dan alam.

D. Komunikasi Simbolik Dalam Tradisi Nyadran Sebagai Refleksi Harmoni

Tradisi Nyadran yang dilaksanakan oleh masyarakat Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug,
Kecamatan Prigen, Kabupaten Pasuruan, merupakan praktik budaya yang kompleks dan kaya
makna. Melalui pendekatan komunikasi simbolik, penelitian ini mengungkap bagaimana simbol-
simbol dalam tradisi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai unsur ritual, tetapi juga sebagai medium
yang membentuk harmoni sosial dan ekologis. Temuan-temuan berikut menjadi inti dari hasil
penelitian ini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Nyadran yang dilaksanakan oleh
masyarakat Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, bukan semata-mata merupakan ritual keagamaan atau
adat istiadat turun-temurun, melainkan sebuah sistem komunikasi simbolik yang mengandung makna
sosial, spiritual, dan ekologis yang kompleks. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana simbol-simbol
budaya tidak hanya menjadi pelengkap ritual, tetapi justru menjadi media utama dalam
menyampaikan pesan budaya, memperkuat identitas kolektif, serta menanamkan nilai-nilai kearifan
lokal.

Simbol-simbol seperti sesaji, ancak, ayam panggang, jenang merab-putib, dan tumpeng tidak sekadar
dilihat sebagai sajian fisik, melainkan merupakan representasi dari rasa syukur, harapan,
pengorbanan, serta doa untuk keberkahan dan keselamatan. Pengetahuan masyarakat tentang makna
setiap simbol tersebut menunjukkan bahwa terjadi proses internalisasi nilai melalui bentuk
komunikasi non-verbal yang diwariskan lintas generasi. Selain itu, simbol-simbol tersebut tidak
berdiri sendiri, melainkan hadir dalam konteks sosial yang memperkuat kohesi masyarakat. Kegiatan
kerja bakti menjelang pelaksanaan Nyadran, pembagian tugas, serta pengumpulan iuran warga,
menjadi simbol-simbol sosial yang menunjukkan adanya partisipasi kolektif dan semangat gotong
royong. Dalam hal ini, tradisi Nyadran juga berfungsi sebagai ruang komunikasi sosial yang
memperkuat solidaritas dan menciptakan iklim saling peduli antarwarga. Dari sisi ekologis, tradisi ini
menunjukkan adanya kesadaran lingkungan yang telah tertanam kuat dalam sistem nilai masyarakat.
Larangan adat untuk tidak menebang pohon sembarangan di sekitar makam leluhur, serta kebiasaan
menjaga kebersihan dan keasrian lokasi ziarah, merupakan bentuk nyata dari etika ekologis yang
berbasis budaya lokal. Ini menunjukkan bahwa masyarakat Ledug telah membangun hubungan yang
harmonis antara manusia dan alam melalui simbol dan tradisi.

Dalam perspektif Clifford Geertz, seluruh rangkaian Nyadran dapat dipahami sebagai "teks
budaya" yang sarat makna. Geertz (1973) menyatakan bahwa budaya adalah sistem simbol yang
membentuk jaringan makna, di mana setiap tindakan, benda, dan ritual dapat dimaknai secara
mendalam oleh masyarakat yang menjalankannya. Tradisi Nyadran menjadi teks budaya yang terus
dibaca dan dihidupi oleh masyarakat Ledug sebagai bagian dari identitas dan sistem pengetahuan
lokal mereka. Lebih dari itu, tradisi Nyadran juga berfungsi sebagai sarana pendidikan informal yang
efektif. Nilai-nilai seperti rasa hormat kepada leluhur, kebersamaan, rasa syukur, serta kepedulian
terhadap lingkungan diajarkan secara simbolik melalui praktik ritual yang dilakukan bersama-sama.
Dengan demikian, tradisi ini berperan penting dalam membentuk kesadaran kolektif masyarakat
terthadap pentingnya hidup selaras dengan sesama dan dengan alam. Di tengah tantangan

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 337



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

modernitas, globalisasi, dan krisis lingkungan yang semakin kompleks, pelestarian tradisi seperti

Nyadran menjadi sangat relevan. Ia tidak hanya menjaga kesinambungan nilai-nilai budaya lokal,

tetapi juga menjadi instrumen strategis dalam membangun ketahanan sosial dan keberlanjutan

ekologis. Oleh karena itu, komunikasi simbolik dalam tradisi Nyadran dapat dipandang sebagai

sistem pengetahuan lokal yang memiliki kontribusi besar dalam menciptakan harmoni sosial-ekologis

yang berkelanjutan.

1. Simbol-Simbol Budaya dalam Tradisi Nyadran

Prosesi Nyadran mencakup ziarah makam, penyusunan ancak (berisi hasil bumi dan

makanan simbolik), doa bersama, dan sedekah bumi. Makna simbolik merupakan konstruksi
simpel yang terdiri dari objek, gambar, suara, aksi, gestur, ucapan dan tentu saja sesuatu yang
memiliki arti tertentu. Simbol tersebut merepresentasikan fenomena dan kejadian dari kacamata
sosial (Indrawati, Muyasaroh, & Ahwan, 2022). Simbol seperti bunga, ayam panggang, jenang,
dan tumpeng memiliki makna spiritual dan sosial sebagai wujud syukur dan harapan. Tradisi
Nyadran di Dusun Jeruk diawali dengan kegiatan pembersihan makam leluhur, sebagai bentuk
penghormatan kepada mercka yang telah wafat. Kegiatan ini bukan sekadar tindakan fisik
membersihkan area makam, tetapi juga simbol dari upaya spiritual untuk menyucikan batin dan
menyambung hubungan spiritual antara yang hidup dan yang telah tiada. Simbol penting dalam
prosesi Nyadran adalah ancak, yaitu wadah berisi hasil bumi dan makanan khas yang dibawa ke
makam leluhur. Di dalam ancak terdapat ayam panggang, jenang merah-putib, tumpeng, dan beragam
buah dan sayur. Masing-masing unsur ini memiliki makna simbolik yang mendalam. Ayam
panggang melambangkan pengorbanan dan ketulusan, jenang merah-putih mencerminkan
keseimbangan antara keberanian dan kesucian, serta tumpeng menggambarkan harapan dan rasa
syukur kepada Tuhan. Selain itu, terdapat simbol kolektif dalam bentuk doa bersama dan sedekah
bumi, yang tidak hanya ditujukan kepada leluhur, tetapi juga kepada warga sekitar sebagai bentuk
berbagi berkah. Tradisi ini mengandung nilai spiritualitas, kebersamaan, dan solidaritas sosial yang
terwujud dalam simbol-simbol yang hidup dalam praktik sehari-hari.

2. Komunikasi Simbolik sebagai Refleksi Harmoni Sosial

Kegiatan gotong royong dan partisipasi kolektif dalam tradisi Nyadran memperkuat rasa

solidaritas. Turan bersama dan kerja bakti menunjukkan bagaimana simbol dan praktik budaya
mempererat hubungan sosial. Tradisi Nyadran bukan hanya ritual spiritual, melainkan juga sarana
yang memperkuat struktur sosial masyarakat. Proses persiapan Nyadran melibatkan partisipasi
kolektif melalui kerja bakti, pengumpulan iuran, serta pembagian tugas secara gotong royong.
Aktivitas-aktivitas tersebut menjadi ekspresi simbolik dari nilai solidaritas sosial dan kohesi
komunitas. Simbol-simbol seperti makanan yang dimasak bersama, tumpeng yang dibagikan
merata, dan ancak yang disusun oleh kelompok keluarga, menunjukkan bahwa simbol dalam
Nyadran adalah instrumen komunikasi yang menciptakan interaksi sosial bermakna. Tradisi ini
mengajarkan bahwa setiap individu adalah bagian dari jaringan sosial yang saling tergantung dan
tethubung melalui nilai-nilai kolektif. Melalui komunikasi simbolik yang terjadi dalam prosesi
Nyadran, masyarakat memperkuat identitas kultural mereka serta memperkuat rasa memiliki
tethadap komunitas. Ini membuktikan bahwa simbol budaya memiliki peran strategis dalam
menjaga harmoni sosial dan mencegah disintegrasi nilai-nilai lokal.

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam

338



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

3. Simbol dalam Pelestarian Ekologis
Tradisi Nyadran mengandung larangan eksplisit terhadap aktivitas merusak alam, seperti
menebang pohon di area makam. Ini mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat. Simbol-
simbol dalam ritual bertujuan menjaga keseimbangan antara manusia dan alam. Salah satu
dimensi yang menonjol dalam praktik Nyadran di Ledug adalah kesadaran ekologis yang
terinternalisasi dalam simbol-simbol budaya. Masyarakat setempat memiliki aturan adat yang
melarang penebangan pohon sembarangan di sekitar area pemakaman. Wilayah tersebut
dianggap sakral dan harus dijaga kelestariannya, karena diyakini sebagai tempat tinggal ruh
leluhur yang dihormati. Dalam konteks ini, simbol bukan hanya bermakna spiritual, tetapi juga
ckologis. Larangan merusak lingkungan menjadi bagian dari sistem nilai budaya yang diwariskan
secara simbolik. Dengan menjaga area makam tetap hijau dan bersih, masyarakat menunjukkan
bahwa mereka memahami pentingnya keseimbangan antara manusia dan alam. Simbol seperti
sesaji hasil bumi juga merepresentasikan relasi harmonis dengan alam. Hasil panen yang disajikan
dalam Nyadran bukan hanya wujud rasa syukur, tetapi juga bentuk dialog simbolik antara
manusia dan alam sebagai pemberi kehidupan. Nilai-nilai ekologis dalam tradisi ini
mengindikasikan bahwa masyarakat tradisional sebenarnya memiliki konsep konservasi ekologis
berbasis budaya yang kuat.
4. Interpretasi Simbol Menurut Geertz
Geertz menyebut bahwa ritual budaya adalah “teks budaya” yang sarat makna. Dalam
konteks Ledug, Nyadran menjadi teks budaya yang menjelaskan hubungan antara manusia,
leluhur, dan lingkungan. Dalam kerangka teori Clifford Geertz, tradisi Nyadran dapat dipahami
sebagai bentuk "teks budaya" yang kaya makna. Sebagaimana Geertz menyebutkan, budaya
adalah jaringan makna yang diproduksi dan ditafsirkan manusia melalui simbol. Dalam konteks
ini, setiap elemen dalam tradisi Nyadran merupakan bagian dari teks yang “dibaca” oleh
masyarakat dalam menjalani kehidupan sosial dan spiritual mereka. Nyadran menjadi arena
interpretatif di mana simbol-simbol seperti makanan, ritual, tindakan sosial, dan bahkan larangan
adat, diinterpretasikan oleh masyarakat sebagai bagian dari sistem nilai yang kompleks. Ritual
Nyadran, dalam hal ini, adalah representasi simbolik dari nilai kehidupan: hormat kepada leluhur,
tanggung jawab sosial, dan keselarasan dengan lingkungan. Melalui kacamata interpretatif,
Nyadran bukan sekadar kegiatan budaya, tetapi merupakan bentuk komunikasi kultural yang
membentuk kesadaran kolektif masyarakat. Ia adalah sarana untuk mengaktualisasi nilai-nilai
yang tidak selalu terungkap secara verbal, namun hadir dalam tindakan dan simbol yang sarat
makna. Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Nyadran di Ledug
bukan hanya sebuah ritus spiritual, tetapi juga sistem komunikasi simbolik yang menyampaikan
pesan-pesan penting tentang solidaritas sosial, kesadaran ekologis, dan identitas budaya. Simbol
dalam Nyadran hidup dan bekerja sebagai bahasa budaya yang menyatukan komunitas dan
menjaga keseimbangan dengan alam.
5. Nyadran sebagai Sistem Budaya yang Menjaga Keseimbangan Sosial dan Ekologis
Tradisi Nyadran bukan sekadar rangkaian ritual spiritual yang dijalankan secara turun-
temurun, melainkan juga merupakan sistenz budaya yang sarat akan nilai-nilai sosial dan ekologis.
Dalam konteks masyarakat Dusun Jeruk, Ledug, Nyadran telah menjadi ruang reflektif kolektif bagi

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 339



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

warga untuk memperkuat ikatan sosial dan menunjukkan kepedulian terhadap lingkungan hidup.
Seluruh rangkaian kegiatan Nyadran-mulai dari pembersithan makam, pembuatan ancak, ziarah
leluhur, hingga doa dan sedekah bumi — memiliki fungsi simbolik yang mendalam dalam
membentuk dan memperkuat kesadaran komunal. Simbol seperti ancak dan tumpeng tidak hanya
merepresentasikan rasa syukur, tetapi juga memiliki nilai spzritual dan sosial. Penyusunan sesaji dengan
ketentuan tertentu — seperti keharusan menyertakan "tujuh kue wajib" — menunjukkan bahwa
masyarakat memiliki pemahaman kosmologis mengenai keseimbangan dan keberkahan hidup.
Simbol-simbol ini bekerja sebagai media komunikasi antara manusia dengan leluhur dan kekuatan
spiritual yang diyakini hadir dalam alam sekitar.
6. Makna Solidaritas dalam Nyadran: Simbol Sosial yang Hidup

Partisipast kolektif dalam pelaksanaan Nyadran menjadi simbol nyata dari nilai so/idaritas
sosial. Setiap warga, tanpa membedakan usia, gender, atau status sosial, terlibat aktif dalam setiap
tahapan acara, dari gotong royong membersihkan area pemakaman hingga iuran dana per keluarga.
Turan yang disebutkan sejumlah Rp700.000 per kepala keluarga tidak hanya dipahami sebagai bentuk
tanggung jawab finansial, tetapi juga sebagai lambang kepercayaan dan komitmen bersama dalam
menjaga tradisi. Menurut Clifford Geertz, simbol budaya memiliki fungsi sebagai “perekat sosial”
yang menghubungkan individu dengan komunitasnya. Maka, partisipasi dalam Nyadran bukan hanya
bentuk kebersamaan fisik, tetapi juga tindakan simbolik yang membangun kesadaran kolektif akan
pentingnya merawat nilai-nilai kebersamaan dan identitas kultural.
7. Simbolisme dalam Kesadaran Ekologis: Relasi Sakral antara Manusia dan Alam

Nyadran juga mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat yang terwujud dalam tindakan
nyata dan simbolis. Larangan untuk menebang pohon di sekitar makam leluhur, larangan menggarap
tanah dalam radius tertentu, serta kegiatan rutin membersihkan lingkungan menjelang Nyadran,
menunjukkan adanya sistem nilai yang mengintegrasikan spiritualitas dengan ekologi. Tindakan-
tindakan tersebut dipahami sebagai bagian dari komunikasi simbolik dengan alam — bahwa alam
bukanlah entitas pasif yang dapat dieksploitasi, melainkan mitra spiritual dan kultural yang harus
dijaga dan dihormati. Dalam tradisi ini, alam diperlakukan sebagai bagian dari sistem kepercayaan,
dan hubungannya dengan manusia bersifat timbal balik. Dalam perspektif Geertz, simbol semacam
ini membentuk jaringan makna yang membentuk cara pandang masyarakat terhadap realitas dan
lingkungan.
8. Nyadran dalam Konteks Transformasi Sosial dan Budaya

Di tengah perubahan sosial yang terjadi akibat modernisasi dan globalisasi, tradisi seperti
Nyadran menghadapi tantangan pelestarian. Namun demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa
masyarakat Ledug masih memiliki kesadaran kuat terhadap nilai-nilai yang terkandung dalam
Nyadran. Bahkan, generasi muda, melalui forum seperti karang faruna, mulai terlibat aktif dalam
mendokumentasikan dan menyebarluaskan nilai-nilai tradisi Nyadran ke dalam bentuk-bentuk baru
seperti video digital dan konten sosial media lokal. Hal ini menandakan bahwa simbolisme dalam
Nyadran bersifat adaptif, mampu bertransformasi mengikuti perkembangan zaman tanpa kehilangan
esensi nilai-nilainya. Ini membuktikan bahwa tradisi simbolik tidak bersifat statis, melainkan dinamis
dan dapat menjawab tantangan zaman sekaligus mempertahankan identitas budaya lokal.
Kesimpulan

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 340



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

Tradisi Nyadran di masyarakat Ledug merupakan bentuk komunikasi simbolik yang
mengandung makna sosial dan ekologis. Simbol-simbol dalam ritual seperti sesaji, doa bersama, dan
larangan menebang pohon merepresentasikan nilai gotong royong, penghormatan kepada leluhur,
dan kesadaran menjaga alam. Melalui pendekatan simbolik dan kearifan lokal, masyarakat Ledug
membangun dan mempertahankan harmoni sosial dan ekologis. Tradisi Nyadran yang dijalankan
oleh masyarakat Dusun Jeruk, Kelurahan Ledug, Kecamatan Prigen, Pasuruan, bukan sekadar
praktik ritual turun-temurun, melainkan merupakan sistem komunikasi simbolik yang kompleks dan
sarat makna. Simbol-simbol budaya seperti sesaji, tumpeng, jenang, doa bersama, dan ziarah makam
tidak hanya berfungsi dalam ranah spiritual, tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai sosial seperti
gotong royong, solidaritas, dan penghormatan terhadap leluhur. Nyadran juga berfungsi sebagai
ruang kolektif yang memperkuat identitas budaya lokal dan menumbuhkan kesadaran ekologis
masyarakat. Larangan adat untuk tidak merusak alam di sekitar makam, serta praktik menjaga
kelestarian lingkungan sebagai bagian dari ritual, menunjukkan bahwa masyarakat telah membangun
relasi harmonis antara manusia, leluhur, dan alam secara simbolik maupun praksis. Dengan
menggunakan pendekatan fenomenologi budaya dan teori komunikasi simbolik Clifford Geertz,
penelitian ini menemukan bahwa simbol dalam tradisi Nyadran bekerja sebagai teks budaya yang
hidup-membentuk kesadaran kolektif, mentransmisikan nilai-nilai luhur, dan meneguhkan
keberlanjutan sosial-ekologis. Tradisi ini membuktikan bahwa kearifan lokal yang tersimpan dalam
simbol-simbol budaya masih memiliki relevansi kuat dalam menjawab tantangan zaman, terutama
dalam konteks disrupsi nilai dan krisis lingkungan.Oleh karena itu, penting untuk terus
mendokumentasikan, merevitalisasi, dan mendiseminasikan tradisi-tradisi lokal seperti Nyadran,
tidak hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai instrumen edukatif dan ekologis dalam
kehidupan masyarakat modern.

Daftar Pustaka

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar llmu Antropolog:. Jakarta: Rineka Cipta.

Liliweri, Alo. (2021). Komunikasi Antarbudaya. Bandung: Nusa Media.

Steward, J. H. (1955). Theory of Culture Change. Urbana: University of Illinois Press.
Baihaqi, N. N., & Munshihah, A. (2022). “Resepsi Fungsional dalam Tradisi Nyadran.”

Nalar: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islan, 6(1).

Fatoni, M. I. (2022). “Peran Tradisi Nyadran dalam Memperkokoh Kerukunan.”

Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya, 6(2).

Abidin, Arwi, Budi Santoso, and Anggoro Putranto. 2023. “Mengupas Sejarah Dam
Bagong Dan Eksistensi Tradisi Nyadran Di Kelurahan Ngantru Kabupaten
Trenggalek.” Pendekar: Jurnal Pendidikan Berkarakter 1 (4): 377—-80.

Anam, Choerul. 2017. “Tradisi Sambatan Dan Nyadran Di Dusun Suruhan.” Sabda:

Jurnal Kajian Kebudayaan 12 (1): 77-84.

Arikunto, Suharsimi. 2006. “Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan.” Jakarta: Rineka

Cipta.

Baihaqi, Nurun Nisaa, and Aty Munshihah. 2022. “Resepsi Fungsional Al-Qur’an:

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 341



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 2. No. 3. Juli 2025
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 331-342

Ritual Pembacaan Ayat Al-Qur’an Dalam Tradisi Nyadran Di Dusun Tundan Bantul Yogyakarta.”
Nalar: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam 6 (1): 1 14.

Brata Ida Bagus. 2016. “Kearifan Budayal.okal Perckat Identitas Bangsa.” Jurnal Bakti
Saraswati. Diakses Pada Hari Minggn 20 Juli 2019. Pukul/ 00.00 WIB 05 (01):
9-16. https://doi.org/10.1007/s11104-008-9614-4.

Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 342



