
Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

44 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Tujuan Studi Orientalisme dan Manfaatnya Kegunaan Studi Orientalisme Bagi 
Kaum Muslimin 

 

Nurhamida Hasibuan, Juliana Syarah Padang, Muhammad Habib Al Habsi, Sulidar 
1234Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Email: nhamida343@gmail.com, julianapdg73@gmail.com, alhafsyhabib@gmail.com, sulidar@uinsu.ac.id  
 

Abstrak 
Orientalism is a field of study that developed within the Western academic tradition, focusing primarily 
on the Eastern world, including Islam, the Arabic language, and its culture. Since its inception, 
Orientalism has often been viewed negatively by Muslims due to its association with colonialism, 
political missions, and attempts at Western intellectual hegemony. Many Orientalist studies position 
Islam as an inferior, static, and problematic object of study, resulting in biased conclusions that 
contradict Muslim beliefs. This view is why Orientalism is often perceived as a threat to the authority 
and authenticity of the Islamic scholarly tradition. However, Orientalism cannot be viewed in a purely 
black-and-white manner as a wholly destructive phenomenon. Despite its accompanying ideological 
bias, a number of Orientalist studies have made significant contributions to the development of 
science, particularly in the fields of philology, textual criticism, Islamic intellectual history, and 
academic research methodology. Through the study of manuscripts, language, and history, Orientalists 
have helped open access to classical Islamic texts that have previously received little attention in 
modern scholarship. These contributions, although born from a Western epistemological framework, 
retain scientific value that can be utilized selectively. This study aims to examine the purpose of 
Orientalist studies and examine their utility for Muslims when approached critically and 
proportionately. The method used is a qualitative literature-based study, analyzing Orientalist works 
and the responses of Muslim scholars. The results of the study indicate that Orientalism, despite its 
inherent bias, can be a source of methodological enrichment for Islamic studies when deployed 
constructively. Therefore, Orientalism needs to be approached selectively, critically, and dialogically 
so that it can strengthen, rather than weaken, the Islamic intellectual tradition. 
Keywords: Orientalism, Islamic Studies, Islamic Intellectual Tradition, Academic Criticism 
 

Abstrak 
Orientalisme merupakan bidang kajian yang berkembang dalam tradisi akademik Barat dengan fokus 
utama pada dunia Timur, termasuk Islam, bahasa Arab, dan kebudayaannya. Sejak kemunculannya, 
orientalisme sering dipandang secara negatif oleh umat Islam karena keterkaitannya dengan 
kolonialisme, misi politik, serta upaya hegemoni intelektual Barat. Tidak sedikit studi orientalis yang 
memposisikan Islam sebagai objek kajian yang inferior, statis, dan problematis, sehingga melahirkan 
kesimpulan yang bias dan bertentangan dengan keyakinan umat Islam. Pandangan inilah yang 
menyebabkan orientalisme kerap dipersepsikan sebagai ancaman terhadap otoritas dan keotentikan 
tradisi keilmuan Islam. Namun demikian, orientalisme tidak dapat dipandang secara hitam-putih 
sebagai fenomena yang sepenuhnya destruktif. Di balik bias ideologis yang menyertainya, sejumlah 
studi orientalis memberikan kontribusi nyata dalam pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya 
dalam bidang filologi, kritik teks, sejarah intelektual Islam, serta metodologi penelitian akademik. 
Melalui kajian manuskrip, bahasa, dan sejarah, para orientalis turut membuka akses terhadap naskah-
naskah klasik Islam yang sebelumnya kurang mendapat perhatian dalam kajian modern. Kontribusi 
ini, meskipun lahir dari kerangka epistemologis Barat, tetap memiliki nilai ilmiah yang dapat 
dimanfaatkan secara selektif. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tujuan studi orientalisme 

mailto:nhamida343@gmail.com
mailto:julianapdg73@gmail.com
mailto:alhafsyhabib@gmail.com
mailto:sulidar@uinsu.ac.id


Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

45 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

sekaligus menelaah kegunaannya bagi umat Islam apabila disikapi secara kritis dan proporsional. 
Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis studi pustaka dengan menganalisis karya-
karya orientalis serta respons sarjana Muslim. Hasil kajian menunjukkan bahwa orientalisme, meskipun 
sarat bias, dapat menjadi sumber pengayaan metodologis bagi studi Islam apabila ditempatkan secara 
konstruktif. Oleh karena itu, orientalisme perlu disikapi secara selektif, kritis, dan dialogis agar dapat 
memperkuat, bukan melemahkan, tradisi intelektual Islam. 
Kata kunci: Orientalisme, Studi Islam, Tradisi Intelektual Islam, Kritik Akademik 
 

Pendahuluan  

Orientalisme merupakan salah satu bidang kajian yang memiliki pengaruh besar dalam 

perkembangan studi Islam di dunia akademik Barat. Kemunculannya tidak dapat dilepaskan dari 

sejarah panjang hubungan antara Barat dan Timur yang ditandai oleh kolonialisme, misi keagamaan, 

serta kepentingan politik dan ekonomi1. Dalam konteks ini, Islam sering menjadi objek utama kajian 

karena posisinya sebagai agama yang memiliki sistem ajaran, tradisi intelektual, dan pengaruh sosial 

yang kuat. Oleh sebab itu, studi orientalisme kerap dipersepsikan sebagai upaya intelektual Barat untuk 

memahami sekaligus mengontrol dunia Islam. Seiring perkembangannya, orientalisme banyak menuai 

kritik dari kalangan sarjana Muslim, terutama karena pendekatan yang digunakan sering kali sarat bias 

dan bertentangan dengan keyakinan dasar Islam. Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an, hadis, dan 

sejarah Nabi Muhammad saw. Umumnya menggunakan pendekatan historis-kritis yang memosisikan 

teks-teks Islam sebagai produk sejarah, bukan sebagai wahyu ilahi. Hal ini memunculkan penolakan 

dan kecurigaan, sehingga orientalisme sering dipandang sebagai ancaman terhadap otoritas dan 

keotentikan ajaran Islam.2 

Namun demikian, orientalisme tidak sepenuhnya dapat dipahami secara negatif dan ditolak 

secara total. Dalam perkembangan akademik modern, sebagian kajian orientalis justru memberikan 

kontribusi yang signifikan, khususnya dalam bidang filologi, sejarah Islam, dan metodologi penelitian 

keislaman. Melalui pendekatan filologis dan kajian manuskrip, para orientalis berhasil 

menginventarisasi, mengedit, dan menerbitkan berbagai naskah klasik Islam yang memiliki nilai ilmiah 

tinggi. Upaya ini, meskipun lahir dari tradisi keilmuan Barat, telah membuka kembali khazanah 

intelektual Islam yang sebelumnya kurang tersentuh dalam kajian akademik kontemporer. Selain itu, 

pendekatan historis dan kritik teks yang dikembangkan orientalis turut memperkaya cara pandang 

terhadap dinamika sejarah pemikiran Islam. Kontribusi tersebut secara tidak langsung mendorong 

lahirnya respons ilmiah dari sarjana Muslim untuk meninjau ulang, mengkritisi, dan mengembangkan 

kajian Islam dengan perangkat metodologis yang lebih sistematis dan argumentatif. Dalam konteks ini, 

 
1 Indra Wahyuddin and Syamsu Syauqani, “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang Lingkup, Dan 

Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi,” DIRAYAH: Jurnal Ilmu Hadis, 2025, https://www.e-

jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 
2 Irzak Yuliardy Nugroho, “Orientalisme Dan Hadits : Kritik Terhadap Sanad Menurut Pemikiran Joseph Schacht,” Asy-

Syari`ah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 2 (2020), https://www.e-

jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

46 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

orientalisme dapat dipahami sebagai “tantangan intelektual” yang memacu revitalisasi tradisi keilmuan 

Islam, bukan semata-mata sebagai ancaman.3 

Oleh karena itu, sikap yang diperlukan dalam menyikapi orientalisme bukanlah penolakan total 

yang bersifat defensif dan emosional, melainkan sikap kritis dan selektif yang dilandasi oleh kesadaran 

epistemologis yang matang. Penolakan total berpotensi menutup ruang dialog akademik serta 

menghambat pengembangan kajian Islam di tengah dinamika ilmu pengetahuan global. Sebaliknya, 

sikap kritis dan selektif memungkinkan umat Islam untuk memilah secara cermat antara unsur-unsur 

bias ideologis, kepentingan politik, dan reduksionisme teologis yang kerap hadir dalam kajian 

orientalis, dengan kontribusi akademik yang bersifat objektif dan metodologis, seperti pengembangan 

filologi, kritik teks, dan historiografi Islam. Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, tujuan utama 

kajian ini adalah untuk menganalisis orientalisme secara proporsional sebagai fenomena akademik yang 

kompleks, tidak tunggal, dan sarat dengan dinamika historis.4 

Kajian ini bertujuan untuk menelaah sejauh mana orientalisme dapat memiliki relevansi yang 

positif bagi penguatan studi Islam kontemporer apabila disikapi secara dewasa dan konstruktif. 

Kedewasaan akademik dalam hal ini menuntut kemampuan untuk membaca orientalisme secara kritis, 

tidak reaktif, serta mampu membedakan antara bias ideologis dan kontribusi ilmiah yang objektif. 

Dengan analisis yang proporsional, orientalisme tidak lagi dipahami semata-mata sebagai ancaman 

terhadap Islam, melainkan sebagai realitas akademik yang lahir dari konteks sejarah dan epistemologi 

tertentu, yang perlu direspons dengan kerangka keilmuan Islam yang kokoh, sistematis, dan 

argumentatif.5 Pendekatan semacam ini memungkinkan studi Islam untuk memperkuat metodologi, 

memperkaya perspektif, dan meningkatkan daya saing akademiknya di tingkat global, tanpa harus 

kehilangan identitas teologisnya. Orientalisme, dalam batas tertentu, dapat berfungsi sebagai cermin 

intelektual yang memacu umat Islam untuk merevitalisasi tradisi keilmuan klasik, sekaligus 

mengembangkannya agar relevan dengan tantangan zaman. Dengan demikian, respons terhadap 

orientalisme menjadi bagian dari proses pematangan tradisi intelektual Islam itu sendiri.6 

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak untuk membangun sikap ilmiah yang 

seimbang dalam menyikapi orientalisme, terutama di tengah arus globalisasi pengetahuan dan semakin 

intensnya interaksi akademik lintas budaya. Tanpa sikap yang seimbang, umat Islam berisiko terjebak 

pada dua ekstrem yang sama-sama problematis: sikap inferior yang menerima kajian orientalis secara 

mentah tanpa kritik, atau sikap defensif yang menolak seluruhnya tanpa analisis rasional. Kedua sikap 

tersebut dapat menghambat perkembangan studi Islam secara sehat dan produktif. Melalui pendekatan 

yang kritis, selektif, dan konstruktif, orientalisme diharapkan dapat berfungsi sebagai sarana refleksi 

 
3 Orientalisme Pengertian et al., “Orientalisme: Pengertian, Objek, Ruang Lingkup, Dan Latar Belakang Munculnya 

Kaum Orientalis,” An-Najah: Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama 05, no. 01 (2026): 800–810, 

https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/856/571. 
4 Muhtarom, “Mempertimbangkan Gagasan Hermeneutika Farid Esack Untuk Membangun Kerukunan Hidup Umat 

Beragama,” Jurnal At-Taqaddum 7 (2015): 191–209. 
5 Putri Najah Nabila, “Analisis Hukum Ikhtilath Dalam Al- Qur ’ an,” Qudwah Qur’aniyah : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 1919, 30–31, https://ejurnal.kampusakademik.my.id/index.php/jipm/article/view/348/307. 
6 Mailin Syah Ahmad Qudus Dalimunthe, “Penguatan Moderasi Beragama Melalui Peran KUA Perbaungan Dalam 

Menjaga Kerukunan Antar Umat Beragama Masyarakat Perbaungan,” Jurnal Komunikasi Islam 7, no. 1 (2023): 44–58. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

47 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

ilmiah yang mendorong penguatan dan pengembangan tradisi intelektual Islam yang mandiri, kritis, 

dan berkelanjutan.7 Pada saat yang sama, pendekatan ini memastikan bahwa pengembangan ilmu 

pengetahuan tetap berakar pada identitas epistemologis dan teologis Islam yang autentik dan 

bermartabat. 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library study), 

yaitu suatu pendekatan penelitian yang berfokus pada pengkajian mendalam terhadap sumber-sumber 

tertulis yang relevan dengan objek kajian.8 Pendekatan ini dipilih karena penelitian tidak bertumpu 

pada data lapangan, melainkan pada gagasan, konsep, dan konstruksi pemikiran yang berkembang 

dalam karya-karya ilmiah mengenai orientalisme dan studi Islam. Dengan studi pustaka, peneliti dapat 

menelusuri secara sistematis perkembangan wacana orientalisme, latar belakang historisnya, serta 

dinamika respons sarjana Muslim terhadap kajian orientalis dari masa ke masa. Data penelitian 

diperoleh dari berbagai sumber literatur, seperti buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, dan karya 

ilmiah lainnya yang membahas orientalisme, studi Islam, serta kritik dan tanggapan cendekiawan 

Muslim terhadap orientalisme. Sumber-sumber tersebut dipilih secara selektif dengan 

mempertimbangkan kredibilitas akademik, relevansi tema, dan kontribusinya terhadap pengembangan 

kajian. Literatur yang digunakan mencakup karya orientalis klasik dan modern, serta tulisan-tulisan 

sarjana Muslim yang memberikan analisis kritis terhadap pendekatan, metodologi, dan kesimpulan 

orientalis.9 

 Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan menggunakan metode deskriptif-analitis, 

yaitu metode yang mengombinasikan pemaparan data secara sistematis dengan analisis kritis yang 

mendalam. Metode ini dipandang relevan karena memungkinkan peneliti untuk tidak hanya 

menjelaskan pandangan para tokoh orientalis secara objektif, tetapi juga mengkaji dan menilainya 

secara ilmiah dalam kerangka keilmuan Islam. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan tidak 

bersifat normatif-apologetik semata, melainkan argumentatif dan akademis. Pada tahap deskriptif, 

peneliti menguraikan secara sistematis pandangan para tokoh orientalis terkait Islam dan Al-Qur’an, 

termasuk tujuan utama kajian mereka serta latar belakang intelektual yang melingkupinya. Uraian ini 

mencakup karakteristik pendekatan yang digunakan dalam studi Islam, seperti pendekatan historis-

kritis, filologis, dan sosiologis, berikut asumsi-asumsi dasar yang melandasinya. Tahap ini bertujuan 

menghadirkan gambaran utuh dan objektif mengenai orientalisme sebagai fenomena akademik, tanpa 

terlebih dahulu memberikan penilaian atau kritik.10 

 
7 Damrizal, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Abdurrahman Wahid,” Manthiq 1, no. 2 (2016): 117–29, 

https://ejournal.iainbengkulu.ac.id/index.php/manthiq/search. 
8 Serlin Serang et al., “Dampak Kepemimpinan Transformasional Terhadap Keterlibatan Pegawai Dan Kinerja 

Organisasi Di Era Pandemi,” YUME : Journal of Management 7, no. 2 (2024): 448–56, 

https://journal.stieamkop.ac.id/index.php/yume/article/view/6708/4506. 
9 Nikmah Rachmawati, Mizano Liongga Alhassan, and Mukhammad Syafii, “Sedekah Bumi : Model Kebersyukuran Dan 

Resiliensi Komunitas Pada Masyarakat Pesisir Utara Jawa Tengah,” Jurnal Penelitian 15, no. 1 (2021): 1, 

https://doi.org/10.21043/jp.v15i1.9075. 
10 Ahmad Fauzi, Djefrin E. Hulawa, and Alwizar Alwizar, “Pemikiran Rahmah El-Yunusiah Dalam Pendidikan Islam Di 

Indonesia,” Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 6 (2025): 11875–82, 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic/article/view/3837. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

48 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

 Selanjutnya, pada tahap analitis, pandangan-pandangan orientalis tersebut dikaji secara kritis 

dari perspektif keilmuan Islam. Analisis difokuskan pada aspek epistemologis, metodologis, dan 

teologis, terutama terkait dengan cara orientalisme memandang sumber wahyu, otoritas teks, serta 

posisi Islam sebagai sistem keimanan dan peradaban. Melalui analisis ini, peneliti berupaya 

mengidentifikasi batasan, bias, dan kontribusi orientalisme secara proporsional. Dengan pendekatan 

deskriptif-analitis ini, penelitian diharapkan mampu memberikan pemahaman yang komprehensif dan 

berimbang mengenai tujuan orientalisme, sekaligus mengungkap potensi manfaatnya bagi umat Islam 

apabila disikapi secara kritis, selektif, dan konstruktif. 

Hasil dan Pembahasan  

A. Pengertian dan Ruang Lingkup Orientalisme 

Orientalisme berasal dari kata orient yang berarti “Timur” dan akhiran -isme yang 

menunjukkan suatu aliran atau bidang kajian. Secara umum, orientalisme merujuk pada studi yang 

dilakukan oleh sarjana Barat terhadap dunia Timur, meliputi wilayah Asia dan Timur Tengah beserta 

bahasa, kebudayaan, dan agama-agama yang berkembang di dalamnya. Islam, khususnya Al-Qur’an 

sebagai kitab sucinya, menjadi salah satu objek utama dalam kajian orientalis. Kemunculan 

orientalisme tidak terlepas dari sejarah hubungan Barat dan Timur, terutama sejak masa penjelajahan 

dan kolonialisme. Ketertarikan terhadap dunia Timur mendorong para orientalis mempelajari bahasa 

Arab, Persia, dan Ibrani guna memahami teks-teks klasik dan naskah keagamaan.11 Dalam konteks 

studi Islam, orientalisme dipahami sebagai kajian non-Muslim terhadap ajaran Islam, termasuk Al-

Qur’an, hadis, dan sejarah peradaban Islam. Meskipun sejumlah penelitian orientalis memberi 

kontribusi ilmiah, banyak pula yang dipengaruhi oleh bias dan kepentingan tertentu.12 

Seiring perkembangan kritik akademik, makna orientalisme mengalami pergeseran. 

Orientalisme tidak lagi dipandang semata sebagai kajian ilmiah yang netral, tetapi juga sebagai bagian 

dari relasi kuasa antara Barat dan Timur. Pandangan ini menempatkan orientalisme sebagai sarana 

pembentukan pengetahuan yang sering kali mencerminkan dominasi Barat atas Timur. Oleh karena 

itu, karya-karya orientalis perlu disikapi secara kritis agar manfaat ilmiahnya dapat diambil tanpa 

mengabaikan keterbatasannya.13 Dalam kajian Al-Qur’an, ruang lingkup penelitian orientalis cukup 

luas. Fokus kajian meliputi asal-usul Al-Qur’an, perbandingannya dengan kitab-kitab suci sebelumnya, 

konteks historis pewahyuan, serta proses kodifikasi dan transmisi mushaf. Pendekatan historis-kritis 

yang digunakan sering kali memposisikan Al-Qur’an sebagai dokumen sejarah, bukan sebagai wahyu 

ilahi, sehingga memunculkan perbedaan mendasar dengan pandangan umat Islam.14 

Selain menaruh perhatian pada aspek sejarah turunnya Al-Qur’an, para orientalis juga 

mengembangkan kajian yang luas terhadap dimensi bahasa, sastra, dan penafsiran Al-Qur’an. Kajian 

kebahasaan umumnya diarahkan pada analisis struktur gramatikal, kosakata, dan semantik Al-Qur’an 

 
11 Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalisme, Modernisme Hingga Post-Modernisme, (Jakarta: 

Paramadina, 1996), hlm. 42. 
12 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2010), hlm. 87. 
13 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hlm. 74. 
14 Fadhilah Umami et al., “Pengertian , Objek , Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, 

Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang M,” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28–34, 

https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih/article/view/339/313. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

49 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

dengan menggunakan perangkat linguistik modern. Melalui pendekatan ini, orientalis berupaya 

menelusuri keunikan bahasa Al-Qur’an, relasinya dengan bahasa Arab pra-Islam, serta kemungkinan 

pengaruh bahasa-bahasa lain seperti Ibrani, Aramaik, dan Suryani. Analisis semacam ini sering 

dikaitkan dengan upaya memahami konteks sosio-kultural masyarakat Arab pada masa awal Islam, 

meskipun tidak jarang diiringi oleh asumsi-asumsi yang problematis dari sudut pandang teologi Islam. 

Di samping itu, aspek sastra Al-Qur’an juga menjadi objek perhatian serius dalam studi orientalis. 

Mereka mengkaji gaya retorika, struktur narasi, pola pengulangan, serta keindahan stilistika Al-Qur’an 

dengan menggunakan teori-teori sastra Barat. Pendekatan ini pada satu sisi memperlihatkan 

pengakuan terhadap kekuatan ekspresi dan daya tarik bahasa Al-Qur’an, namun pada sisi lain kerap 

diarahkan untuk menafsirkan Al-Qur’an sebagai karya sastra manusiawi semata, bukan sebagai wahyu 

ilahi. Pandangan demikian tentu menimbulkan perdebatan, karena bertentangan dengan keyakinan 

dasar umat Islam mengenai kemukjizatan dan transendensi Al-Qur’an.15 

Kajian orientalis tidak berhenti pada analisis sejarah dan kebahasaan Al-Qur’an, tetapi juga 

meluas pada telaah perkembangan penafsiran Al-Qur’an dari masa ke masa. Tafsir klasik, pertengahan, 

hingga modern menjadi objek kajian untuk menelusuri bagaimana umat Islam memahami dan 

menafsirkan teks suci sesuai dengan konteks sosial, politik, dan intelektual yang melingkupinya. Melalui 

pendekatan ini, para orientalis berupaya memetakan dinamika pemikiran Islam, perbedaan mazhab 

tafsir, serta pengaruh kondisi historis terhadap lahirnya corak penafsiran tertentu. Pada tataran 

tertentu, kajian semacam ini memberikan gambaran tentang kekayaan tradisi intelektual Islam dan 

keragaman metode penafsiran yang berkembang sepanjang sejarah. Namun demikian, penilaian 

orientalis terhadap tradisi tafsir Islam sering kali dibangun di atas standar epistemologi Barat yang 

bersifat sekuler dan positivistik. Kerangka ini cenderung memandang tafsir semata-mata sebagai 

produk intelektual manusia yang dipengaruhi oleh faktor sosial dan sejarah, tanpa memberi ruang yang 

memadai bagi dimensi spiritual, keimanan, dan keyakinan terhadap wahyu. Akibatnya, ruh normatif 

dan transendental yang menjadi inti penafsiran Al-Qur’an dalam tradisi Islam kerap tereduksi atau 

diabaikan.16 

Tafsir dipahami lebih sebagai fenomena budaya daripada sebagai upaya memahami kehendak 

ilahi yang diyakini bersifat absolut dan mengikat. Meskipun sarat dengan pendekatan yang 

kontroversial dan bias tertentu, pemahaman terhadap orientalisme tetap memiliki signifikansi penting. 

Dengan mengenali karakter, tujuan, dan metodologi yang digunakan para orientalis, umat Islam dapat 

membaca dan menilai karya-karya mereka secara kritis, selektif, dan proporsional. Sikap ini membantu 

menghindarkan umat Islam dari penerimaan tanpa kritik maupun penolakan total yang tidak 

argumentatif. Lebih jauh, keterlibatan kritis terhadap kajian orientalis justru dapat memperkuat 

 
15 Rohanda and Dian Nurrachman, “Orientalisme Vs Oksidentalisme : Benturan Dan Dialogisme Budaya Global Di Saat 

Melemahnya Kekuasaan Daulah Usmaniyah ( Turki Usmani ) Negara-Negara Timur . Dari Sisi Kesejarahan Tersebut , 

Orientalisme,” Jurnal Lektur Keagamaan, 2017, 377–89, https://jlka.kemenag.go.id/index.php/lektur/article/view/529. 
16 Aik Iksan Anshori, “Narasi Islam Dalam Studi Orientalisme Dan Post Kolonialisme,” International Journal of Pegon : 

Islam Nusantara Civilization 6, no. 2 (2021), https://ejournalpegon.jaringansantri.com/index.php/INC/article/view/50. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

50 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

keyakinan terhadap keotentikan, kemukjizatan, dan relevansi Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi yang 

hidup, terus dikaji, dan diamalkan dalam tradisi keilmuan serta spiritual umat Islam sepanjang zaman.17 

B. Tujuan Studi Orientalisme 

Pada masa awal kemunculannya, studi Islam di Barat tidak sepenuhnya dilandasi oleh 

kepentingan keilmuan. Pengetahuan tentang Islam pada mulanya digunakan sebagai instrumen untuk 

memperkuat kekuasaan kolonial, khususnya dalam mendukung kepentingan militer dan politik di 

wilayah jajahan. Pemahaman terhadap ajaran Islam, struktur sosial umat Muslim, serta otoritas 

keagamaannya dipandang penting sebagai bagian dari strategi intelijen.. Namun, memasuki abad ke-

13 Hijriah atau akhir abad ke-18 Masehi, orientalis mulai mengubah pendekatan mereka. Studi Islam 

kemudian dikemas sebagai kajian ilmiah yang bersifat akademis, meskipun kepentingan praktis di 

baliknya tetap ada. Perubahan ini ditandai dengan pendirian pusat-pusat studi Oriental di berbagai ibu 

kota Eropa seperti London, Paris, dan Leiden, yang selanjutnya melahirkan lembaga dan departemen 

khusus kajian bahasa Arab serta bahasa-bahasa dunia Islam seperti Persia, Turki, dan Urdu.18 

Dalam perkembangannya, orientalisme memiliki beberapa tujuan utama yang saling berkaitan. 

Tujuan keagamaan menjadi salah satu yang paling menonjol, yakni memahami teologi Islam yang 

dianggap mampu menantang dominasi pemikiran Kristen. Islam dipandang sebagai agama yang kritis 

terhadap doktrin Kristen, sehingga perlu dipelajari secara mendalam agar pengaruhnya tidak meluas. 

Melalui pemahaman tersebut, para misionaris berharap dapat merumuskan strategi dakwah yang 

efektif dalam menghadapi umat Islam. Di samping itu, tujuan keilmuan juga menjadi faktor penting, 

terutama ketika Barat menyadari bahwa dunia Islam pernah mencapai kemajuan pesat dalam bidang 

sains dan teknologi. Karya-karya ilmuwan Muslim kemudian diterjemahkan dan dikaji, bahkan 

memberikan inspirasi bagi perkembangan metode ilmiah modern di Barat. Selain faktor keagamaan 

dan keilmuan, orientalisme juga didorong oleh kepentingan ekonomi. Proses industrialisasi di Barat 

menuntut ketersediaan wilayah jajahan sebagai sumber bahan baku sekaligus pasar. Banyak dari 

wilayah tersebut berada di negara-negara Muslim, sehingga kajian tentang kondisi sosial, budaya, 

demografi, dan politik umat Islam menjadi sangat strategis. Dari sisi politik, orientalisme sering 

berjalan seiring dengan kolonialisme.  

Para orientalis bekerja sama dengan penguasa kolonial dalam merumuskan kebijakan dan 

strategi menghadapi umat Islam, terutama dalam meredam perlawanan. Pada tahap selanjutnya, 

orientalisme juga berperan sebagai sarana penyebaran nilai-nilai kebudayaan Barat, seperti cara berpikir 

sekuler, liberal, dan dikotomis, yang secara perlahan diharapkan menggantikan pandangan hidup 

Islam. Di balik tujuan-tujuan tersebut, orientalisme juga diarahkan untuk membangun keraguan 

terhadap dasar-dasar ajaran Islam. Al-Qur’an sering diposisikan sebagai produk sejarah atau karya 

sastra manusia, bukan sebagai wahyu ilahi. Otoritas Nabi Muhammad SAW dilemahkan melalui upaya 

meragukan keaslian hadis, yang dianggap sebagai konstruksi politik umat Islam awal.19 Bahasa Arab 

dinilai tidak relevan bagi perkembangan ilmu pengetahuan modern, sementara fikih Islam 

 
17 Wahyuddin and Syauqani, “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang Lingkup, Dan Pemikiran Kaum 

Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi.” 
18  Azhar Nurachman & Kasori Mujahid, Stidi Orientalis Menurut Sejarah dan Tujuan Gerakannya, Ahkam: Jurnal 

Hukum Islam dan Humaniora, hal.875 
19 Syamsuddin Arif, Orientalis dan Diabolisme Pemikiran (Jakarta: Gema Insani, 2008), Hlm. 32–35. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

51 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

digambarkan sebagai sistem hukum yang kaku dan tidak sesuai dengan tuntutan zaman. Bahkan, 

kontribusi peradaban Islam kerap diperkecil dengan anggapan bahwa pencapaian ilmuwan Muslim 

hanyalah hasil adopsi dari tradisi Yunani. Lebih jauh, orientalisme juga berupaya melemahkan kekuatan 

internal umat Islam. Perbedaan mazhab, etnis, dan kepentingan politik sering ditonjolkan untuk 

menghambat persatuan umat.20 Islam kerap digambarkan secara negatif melalui kritik yang tampak 

ilmiah, tetapi pada dasarnya manipulatif dan bias. Tujuan akhirnya adalah menyingkirkan Islam dari 

peran sosial, budaya, dan politik, sekaligus menanamkan rasa inferioritas dalam diri umat Islam. Dalam 

konteks ini, orientalisme tidak jarang berfungsi sebagai legitimasi intelektual bagi praktik kolonialisme, 

dengan dalih membawa misi peradaban dan kemajuan. 

C. Kegunaan Studi Orientalisme Bagi Kaum Muslimin 

Kajian orientalisme sering dipahami sebagai bagian dari upaya Barat untuk meningkatkan 

otoritas Islam, terutama karena lahir dan berkembang dalam konteks kolonialisme. Namun, 

pandangan semacam ini tidak sepenuhnya menutup kemungkinan adanya orientalisme lain yang dapat 

dimanfaatkan secara positif. Ketika disikapi secara kritis dan proporsional, orientalisme dapat 

berfungsi sebagai sarana refleksi ilmiah, otokritik, dan penguatan tradisi intelektual Islam. Demikian 

dikemukakan Syamsuddin Arif, meskipun orientalisme muncul dari rahim kolonialisme, tidak semua 

hasil kajiannya patut ditolak, karena sebagian justru memberikan kontribusi nyata dalam 

pengembangan filologi, sejarah, dan kritik teks Islam.21 Salah satu kegunaan orientalisme adalah 

mendorong kajian ulang terhadap khazanah keilmuan Islam klasik. Banyak manuskrip penting dalam 

bidang tafsir, hadis, fikih, dan filsafat yang kembali dimulai melalui penelitian dan penyuntingan ilmiah 

para orientalis. Tokoh-tokoh seperti Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan Montgomery Watt 

memang sering dikritik karena bias metodologisnya, tetapi karya-karya mereka memicu diskusi 

akademik yang mendorong sarjana Muslim untuk meneliti kembali sumber-sumber Islam secara lebih 

sistematis. Dalam konteks Nusantara, Azyumardi Azra menunjukkan bahwa rekonstruksi jaringan 

keilmuan ulama lokal dengan Timur Tengah pada abad ke-17 dan 18 banyak terbantu oleh kajian 

filologis yang melibatkan penelitian orientalis, sehingga warisan intelektual Islam dapat dilestarikan 

dan dikaji ulang secara lebih mendalam.22 

Selain itu, orientalisme juga menghadirkan tantangan intelektual yang mendorong lahirnya 

pembelaan ilmiah terhadap Islam. Kritik orientalis terhadap keaslian Al-Qur’an, otentisitas hadis, dan 

sejarah Nabi Muhammad saw. Memicu tanggapan serius dari para ulama dan cendekiawan Muslim. 

Karya Muhammad Mustafa al-A’zami yang menanggapi pandangan Joseph Schacht menjadi contoh 

penting bagaimana kritik tersebut dijawab dengan penelitian yang ketat dan argumentasi ilmiah yang 

kokoh. Menurut Adnin Armas, serangan orientalis justru mendorong upaya penguatan epistemologi 

dan pandangan dunia Islam di tengah dominasi pemikiran Barat modern.23 Dalam konteks ini, 

orientalisme berfungsi sebagai pemicu lahirnya tradisi ilmiah yang lebih kuat dan terstruktur. Di sisi 

lain, orientalisme juga membuka ruang dialog antara tradisi keilmuan Islam dan Barat. Amin Abdullah 

 
20 Abdul Hadi W.M, Islam, Orientalisme, dan Poskolonialisme (Jakarta: Paramadina, 2004), hlm. 59. 
21 Syamsuddin Arif, Orientalisme dan Diabolisme Pemikiran (Jakarta: Gema Insani Press, 2008), hlm. 47. 
22 Arina Haqan, “Orientalisme Dan Islam Dalam Pergulatan Sejarah,” Mutawâtir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 1 (2011), 

https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/mutawatir/article/view/829. 
23 Adnin Armas, Kritik terhadap Studi Al-Qur’an Orientalis (Jakarta: INSISTS, 2003), hlm. 21–22. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

52 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

pentingnya keterbukaan akademik agar studi Islam tidak berkembang secara tertutup dan stagnan.24 

Melalui dialog lintas tradisi ini, umat Islam dapat memahami cara pandang orientalis terhadap Islam, 

sekaligus menyusun strategi pengembangan ilmu dan dakwah yang lebih efektif. Dialog tersebut tidak 

dimaksudkan untuk menerima pandangan orientalis secara mentah, melainkan menjadikannya sebagai 

bahan perbandingan metodologis guna memperkaya kajian keislaman.25 

Dari aspek metodologi, orientalisme memperkenalkan berbagai pendekatan penelitian yang 

memiliki pengaruh signifikan dalam perkembangan studi keislaman modern, seperti filologi, kritik teks, 

dan metode historis-kritis. Pendekatan-pendekatan ini pada dasarnya berfokus pada analisis bahasa, 

sejarah, dan konteks kemunculan teks, yang secara teknis bersifat relatif netral. Apabila digunakan 

secara selektif, proporsional, dan hati-hati, metode-metode tersebut dapat memberikan kontribusi 

positif bagi penguatan kajian Islam, khususnya dalam menelusuri sejarah transmisi teks, memahami 

konteks sosio-historis, serta mengkaji perkembangan pemikiran Islam secara lebih sistematis. 

Pemanfaatan metodologi orientalis tidak harus diartikan sebagai penerimaan terhadap asumsi 

epistemologis Barat yang sekuler. Unsur-unsur teknis dalam filologi dan metode historis-kritis dapat 

diadaptasi dan dikontekstualisasikan dalam kerangka epistemologi Islam, selama tetap menjadikan 

wahyu sebagai sumber pengetahuan utama dan otoritatif. Dalam hal ini, tradisi keilmuan Islam 

sejatinya telah lama memiliki perangkat metodologis yang sejalan, seperti ilmu qira’at, ilmu rasm, kritik 

sanad dan matan, serta kajian asbāb al-nuzūl, yang menunjukkan bahwa pendekatan historis dan 

tekstual bukanlah sesuatu yang asing dalam Islam.26 

Pemanfaatan metodologi yang berkembang dalam kajian orientalisme mendorong tumbuhnya 

kesadaran kritis di kalangan umat Islam dalam mengkaji ajaran dan tradisi keilmuannya sendiri. 

Kesadaran kritis ini menjadi sangat penting agar studi keislaman tidak berhenti pada pola pembelaan 

normatif yang bersifat apologetik, reaktif, dan kurang argumentatif. Kajian keislaman yang hanya 

berorientasi pada pembenaran sering kali tertutup terhadap dialog ilmiah dan kurang mampu 

merespons tantangan pemikiran modern secara memadai. Sebaliknya, dengan pendekatan akademis 

yang kritis dan metodologis, studi Islam dapat berkembang sebagai disiplin ilmu yang rasional, 

sistematis, dan terbuka terhadap pengujian ilmiah. Kesadaran kritis tersebut juga memungkinkan umat 

Islam untuk terlibat secara aktif dalam percakapan akademik global. Dengan bekal metodologi yang 

kuat dan argumen yang kokoh, sarjana Muslim tidak lagi berada pada posisi defensif, melainkan tampil 

sebagai subjek pengetahuan yang setara. Dalam posisi ini, umat Islam dapat menguji, menyaring, dan 

menilai berbagai temuan orientalis secara objektif, dengan membedakan antara data empiris, analisis 

metodologis, dan asumsi ideologis yang menyertainya. Proses penyaringan ini penting agar kontribusi 

 
24 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), hlm. 83. 
25 Ainul Yaqin and Roziana Amalia, “Mitos Dan Realitas: Bahaya Penafsiran Alquran Orientalisme Terhadap Kaum 

Muslimin,” Al-Qorni : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 0 (2025): 25–50, 

https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alqorni/article/view/7883. 
26 Jurnal Ekonomi and Hukum Islam Volume, “Paradigma Orientalis Terhadap Islam: Antara Subyektif Dan Obyektif,” 

Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam 4, no. April (2020): 45–54, https://doi.org/10.35316/istidlal.v4i1.209. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

53 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

akademik orientalisme dapat dimanfaatkan tanpa harus mengadopsi kerangka epistemologis yang 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar Islam.27 

Dengan demikian, kegunaan orientalisme bagi umat Islam pada hakikatnya tidak terletak pada 

sikap penerimaan yang pasif dan tanpa kritik, melainkan pada kemampuan untuk menyeleksi, 

mengkaji, dan memanfaatkannya secara sadar, kritis, dan konstruktif. Orientalisme perlu dipahami 

sebagai fenomena akademik yang kompleks dan beragam, karena di dalamnya terdapat berbagai 

perspektif, pendekatan metodologis, serta kepentingan intelektual yang tidak selalu seragam. Oleh 

sebab itu, tidak semua temuan dan kesimpulan orientalis dapat diterima secara utuh, sebagaimana tidak 

pula seluruhnya harus ditolak secara apriori. Sikap selektif menjadi kunci agar umat Islam mampu 

menempatkan orientalisme secara proporsional dalam peta kajian keilmuan. Melalui sikap kritis dan 

selektif, umat Islam dapat membedakan antara kontribusi ilmiah yang bersifat objektif—seperti 

pengembangan filologi, katalogisasi manuskrip, atau pemetaan sejarah intelektual Islam—dengan bias 

ideologis yang berpotensi mereduksi ajaran dan tradisi Islam. Kesadaran ini penting agar kajian 

orientalis tidak diterima sebagai kebenaran mutlak, tetapi diperlakukan sebagai salah satu sudut 

pandang yang perlu diuji dan ditimbang dengan kerangka epistemologi Islam. Dengan cara ini, umat 

Islam tetap dapat mengambil manfaat akademik tanpa kehilangan pijakan teologis dan identitas 

keilmuannya.28 

Dalam kerangka pemikiran yang kritis dan proporsional, orientalisme dapat dijadikan sebagai 

bahan refleksi ilmiah yang bernilai bagi penguatan tradisi keilmuan Islam. Berbagai kritik, analisis, dan 

temuan orientalis—baik yang bersifat konstruktif maupun problematis—dapat berfungsi sebagai 

cermin akademik yang menantang sarjana Muslim untuk meninjau kembali cara pandang, metode, dan 

pendekatan yang digunakan dalam studi Islam. Tantangan intelektual semacam ini justru penting agar 

kajian keislaman tidak berjalan secara stagnan, tetapi terus berkembang melalui proses evaluasi dan 

pembaruan yang berkesinambungan. Kritik orientalis terhadap Al-Qur’an, hadis, sejarah Islam, 

maupun tradisi tafsir, misalnya, dapat mendorong para sarjana Muslim untuk menggali sumber-sumber 

primer Islam secara lebih mendalam dan sistematis. Upaya ini tidak hanya memperkuat pemahaman 

terhadap khazanah keilmuan klasik, tetapi juga melahirkan argumentasi ilmiah yang lebih kokoh dan 

terstruktur dalam merespons berbagai tudingan atau keraguan yang diajukan. Dengan demikian, 

respons terhadap orientalisme tidak berhenti pada pembelaan normatif, melainkan berkembang 

menjadi kajian akademik yang argumentatif dan berbasis metodologi ilmiah yang jelas.29 

Dialog kritis dengan orientalisme memiliki implikasi penting bagi pengembangan metodologi 

penelitian keislaman yang lebih sistematis, kritis, dan komprehensif. Interaksi akademik ini menuntut 

para sarjana Muslim untuk tidak hanya bertumpu pada penguasaan tradisi keilmuan Islam klasik seperti 

 
27 Siti Khadijah and Anwar Hafidzi, “Joseph Schacht Dan Konsep Awal Pembentukan Hukum Islam Kajian Atas 

Perspektif Orientalis",” Interdisciplinary Explorations in Research Journal (IERJ) 2 (2024): 1918–33, 

https://shariajournal.com/index.php/IERJ/article/view/826/451. 
28 Evayatun Nimah, “Pengaruh Orientalisme Dalam Pendidikan Islamdi Indonesia,” Majalah Ilmiah Tabuah: Ta`limat, 

Budaya, Agama Dan Humaniora 1 (2021), https://www.rjfahuinib.org/index.php/tabuah/article/view/615. 
29 Muh.\ Syamsuddin, “FILSAFAT ISLAM MODERN DAN KONTEMPORER ( Suatu Agenda Masalah ),” Refleksi: 

Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Keislaman 18, no. 1 (2018): 47–60, https://ejournal.uin-

suka.ac.id/ushuluddin/ref/article/view/1856. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

54 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

tafsir, hadis, fikih, dan ulūm al-Qur’ān—tetapi juga memiliki pemahaman yang memadai terhadap 

pendekatan-pendekatan ilmiah modern yang berkembang dalam tradisi akademik global. Pendekatan 

historis, filologis, sosiologis, maupun hermeneutis, misalnya, dapat dipelajari dan dimanfaatkan secara 

selektif dan adaptif tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip dasar epistemologi Islam. Proses dialog 

ini mendorong tumbuhnya sikap reflektif dan kesadaran metodologis di kalangan sarjana Muslim. 

Mereka dituntut untuk mampu menilai kekuatan dan keterbatasan setiap pendekatan, sekaligus 

mengintegrasikannya dengan kerangka keilmuan Islam yang telah mapan. Dengan demikian, kajian 

Islam tidak lagi terjebak pada dikotomi antara “tradisional” dan “modern”, tetapi berkembang menuju 

sintesis metodologis yang lebih kaya dan kontekstual. Dari sinilah berpotensi lahir karya-karya 

akademik Islam yang lebih matang, berwawasan luas, argumentatif, dan memiliki daya saing dalam 

forum ilmiah global.30 

Dalam perspektif ini, orientalisme tidak lagi dipahami semata-mata sebagai tantangan eksternal 

yang berpotensi mengancam eksistensi Islam, melainkan juga sebagai stimulus intelektual yang dapat 

memacu revitalisasi metodologi kajian keislaman. Kehadiran kritik, pertanyaan, dan analisis yang 

diajukan oleh para orientalis—meskipun sering kali problematis dan sarat kepentingan—secara tidak 

langsung menantang sarjana Muslim untuk melakukan evaluasi diri terhadap pendekatan, metode, dan 

kerangka berpikir yang digunakan dalam studi Islam. Tantangan ini dapat menjadi momentum penting 

untuk melakukan pembaruan cara berpikir yang lebih reflektif, sistematis, dan terbuka, tanpa harus 

melepaskan pijakan teologis yang menjadi fondasi utama keilmuan Islam. Lebih jauh, kritik orientalis 

juga berpotensi mendorong penguatan argumentasi ilmiah dalam studi Islam. Sarjana Muslim dituntut 

untuk tidak hanya mengandalkan klaim normatif, tetapi juga menyusun argumen yang kokoh, berbasis 

data, dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik.31 

Proses ini berimplikasi pada peningkatan kualitas riset, baik dari segi penguasaan sumber 

primer, ketepatan metodologi, maupun kedalaman analisis. Dengan demikian, studi Islam dapat tampil 

sebagai disiplin ilmu yang matang dan berdaya saing dalam forum akademik global. Melalui respons 

yang cerdas, kritis, dan konstruktif, studi Islam berpeluang menjadi lebih responsif terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan dan dinamika zaman. Respons ini bukan berarti menerima 

orientalisme secara mentah, melainkan menempatkannya dalam kerangka dialog ilmiah yang setara dan 

proporsional. Dalam kerangka tersebut, studi Islam tetap setia pada nilai-nilai dasar, prinsip-prinsip 

teologis, serta tradisi intelektual Islam yang autentik dan berkelanjutan, sembari terus berkembang 

sebagai tradisi pengetahuan yang hidup, dinamis, dan relevan dengan tantangan intelektual 

kontemporer.32 

 

 
30 Muhammad Arwani Rofi’i, “Mustafa Al- Siba‘Iy Dan Kritiknya Terhadap Pandangan Orientalis Tentang Hadis Dan 

Sunnah Nabi,” Kabilah: Journal of Social Community 4, no. 14 (2019): 90–107, 

https://www.ejournal.iainata.ac.id/index.php/kabilah/article/view/105/105. 
31 Imam Muhajir Dwi Putra, Uun Yusufa, and Ali Ridho, “Al- Qur ’ an Dalam Diskursus Orientalis : Analisis Terhadap 

Pemikiran H.A.R Gibb,” Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies 01, no. 02 (2025): 1–16, 

https://cjit.uicordoba.ac.id/index.php/cjit/article/view/27/15. 
32 Muhammad Asri Nasir and Ahmad Ramzy Amiruddin, “Klasifikasi Model Pemikiran Orientalis Hadis Perspektif 

Herbert Berg,” Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality 6, no. 2 (2021): 123–34, 

https://cjit.uicordoba.ac.id/index.php/cjit/article/view/27/15. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

55 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Kesimpulan  

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa orientalisme 

merupakan kajian yang lahir dari konteks historis hubungan Barat dan Timur yang sarat dengan 

kepentingan kolonial, politik, dan keagamaan. Dalam banyak kajiannya, orientalisme kerap 

menampilkan pendekatan yang bertentangan dengan keyakinan dasar Islam, terutama dalam 

memandang Al-Qur’an, hadis, dan sejarah Nabi Muhammad saw. Oleh karena itu, sikap kritis umat 

Islam terhadap orientalisme menjadi suatu keharusan agar ajaran Islam tidak dipahami melalui 

kerangka yang keliru. Meskipun demikian, orientalisme tidak sepenuhnya dapat dipandang sebagai 

kajian yang bersifat destruktif. Sebagian hasil penelitian orientalis memberikan kontribusi dalam 

pengembangan ilmu-ilmu keislaman, khususnya dalam bidang filologi, sejarah intelektual, dan 

metodologi penelitian. Kritik dan tantangan yang dilontarkan orientalis justru mendorong lahirnya 

karya-karya ilmiah dari kalangan sarjana Muslim yang memperkuat epistemologi Islam dan 

memperkaya diskursus akademik. Hal ini menunjukkan bahwa orientalisme, dalam batas tertentu, 

dapat menjadi pemicu penguatan tradisi intelektual Islam. Dengan demikian, orientalisme perlu 

ditempatkan secara proporsional sebagai objek kajian yang disikapi secara selektif dan konstruktif. 

Penolakan total tanpa analisis kritis berpotensi menghambat perkembangan keilmuan Islam, 

sementara penerimaan tanpa filter dapat melanggengkan bias ideologis yang merugikan Islam. Sikap 

kritis, terbuka, dan berlandaskan epistemologi Islam menjadi kunci agar orientalisme dapat 

dimanfaatkan sebagai sarana refleksi ilmiah dan penguatan posisi Islam dalam wacana akademik global. 

Daftar Pustaka 

Anshori, Aik Iksan. “Narasi Islam Dalam Studi Orientalisme Dan Post Kolonialisme.” International 

Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 6, no. 2 (2021). 
https://ejournalpegon.jaringansantri.com/index.php/INC/article/view/50. 

Damrizal. “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Abdurrahman Wahid.” Manthiq 1, no. 2 (2016): 
117–29. https://ejournal.iainbengkulu.ac.id/index.php/manthiq/search. 

Ekonomi, Jurnal, and Hukum Islam Volume. “Paradigma Orientalis Terhadap Islam: Antara Subyektif 
Dan Obyektif.” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam 4, no. April (2020): 45–54. 
https://doi.org/10.35316/istidlal.v4i1.209. 

Fauzi, Ahmad, Djefrin E. Hulawa, and Alwizar Alwizar. “Pemikiran Rahmah El-Yunusiah Dalam 
Pendidikan Islam Di Indonesia.” Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 6 (2025): 11875–82. 
https://jicnusantara.com/index.php/jiic/article/view/3837. 

Haqan, Arina. “Orientalisme Dan Islam Dalam Pergulatan Sejarah.” Mutawâtir: Jurnal Keilmuan Tafsir 
Hadis 1 (2011). https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/mutawatir/article/view/829. 

Khadijah, Siti, and Anwar Hafidzi. “Joseph Schacht Dan Konsep Awal Pembentukan Hukum Islam 
Kajian Atas Perspektif Orientalis".” Interdisciplinary Explorations in Research Journal (IERJ) 2 (2024): 
1918–33. https://shariajournal.com/index.php/IERJ/article/view/826/451. 

Muhtarom. “Mempertimbangkan Gagasan Hermeneutika Farid Esack Untuk Membangun 
Kerukunan Hidup Umat Beragama.” Jurnal At-Taqaddum 7 (2015): 191–209. 

Nabila, Putri Najah. “Analisis Hukum Ikhtilath Dalam Al- Qur ’ an.” Qudwah Qur’aniyah : Jurnal Ilmu 
Al-Qur’an Dan Tafsir, 1919, 30–31. 
https://ejurnal.kampusakademik.my.id/index.php/jipm/article/view/348/307. 

Nasir, Muhammad Asri, and Ahmad Ramzy Amiruddin. “Klasifikasi Model Pemikiran Orientalis 
Hadis Perspektif Herbert Berg.” Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality 6, no. 2 (2021): 123–34. 
https://cjit.uicordoba.ac.id/index.php/cjit/article/view/27/15. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 44-56 

 

56 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Nimah, Evayatun. “Pengaruh Orientalisme Dalam Pendidikan Islamdi Indonesia.” Majalah Ilmiah 
Tabuah: Ta`limat, Budaya, Agama Dan Humaniora 1 (2021). 
https://www.rjfahuinib.org/index.php/tabuah/article/view/615. 

Nugroho, Irzak Yuliardy. “Orientalisme Dan Hadits : Kritik Terhadap Sanad Menurut Pemikiran 
Joseph Schacht.” Asy-Syari`ah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 2 (2020). https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 

Pengertian, Orientalisme, Ruang Lingkup, D A N Latar, Belakang Munculnya, and Kaum Orientalis. 
“Orientalisme: Pengertian, Objek, Ruang Lingkup, Dan Latar Belakang Munculnya Kaum 
Orientalis.” An-Najah: Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama 05, no. 01 (2026): 800–810. 
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/856/571. 

Putra, Imam Muhajir Dwi, Uun Yusufa, and Ali Ridho. “Al- Qur ’ an Dalam Diskursus Orientalis : 
Analisis Terhadap Pemikiran H.A.R Gibb.” Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies 01, 
no. 02 (2025): 1–16. https://cjit.uicordoba.ac.id/index.php/cjit/article/view/27/15. 

Rachmawati, Nikmah, Mizano Liongga Alhassan, and Mukhammad Syafii. “Sedekah Bumi : Model 
Kebersyukuran Dan Resiliensi Komunitas Pada Masyarakat Pesisir Utara Jawa Tengah.” Jurnal 
Penelitian 15, no. 1 (2021): 1. https://doi.org/10.21043/jp.v15i1.9075. 

Rofi’i, Muhammad Arwani. “Mustafa Al- Siba‘Iy Dan Kritiknya Terhadap Pandangan Orientalis 
Tentang Hadis Dan Sunnah Nabi.” Kabilah: Journal of Social Community 4, no. 14 (2019): 90–107. 
https://www.ejournal.iainata.ac.id/index.php/kabilah/article/view/105/105. 

Rohanda, and Dian Nurrachman. “Orientalisme Vs Oksidentalisme : Benturan Dan Dialogisme 
Budaya Global Di Saat Melemahnya Kekuasaan Daulah Usmaniyah ( Turki Usmani ) Negara-
Negara Timur . Dari Sisi Kesejarahan Tersebut , Orientalisme.” Jurnal Lektur Keagamaan, 2017, 
377–89. https://jlka.kemenag.go.id/index.php/lektur/article/view/529. 

Serang, Serlin, Yuliatti Tamanyira, M Maknun, and Indriani. “Dampak Kepemimpinan 
Transformasional Terhadap Keterlibatan Pegawai Dan Kinerja Organisasi Di Era Pandemi.” 

YUME : Journal of Management 7, no. 2 (2024): 448–56. 
https://journal.stieamkop.ac.id/index.php/yume/article/view/6708/4506. 

Syah Ahmad Qudus Dalimunthe, Mailin. “Penguatan Moderasi Beragama Melalui Peran KUA 
Perbaungan Dalam Menjaga Kerukunan Antar Umat Beragama Masyarakat Perbaungan.” Jurnal 
Komunikasi Islam 7, no. 1 (2023): 44–58. 

Syamsuddin, Muh.\. “FILSAFAT ISLAM MODERN DAN KONTEMPORER ( Suatu Agenda 
Masalah ).” Refleksi: Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Keislaman 18, no. 1 (2018): 47–60. 
https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/ref/article/view/1856. 

Umami, Fadhilah, Putri Ega Aulia, Mhd Azka Fata Siregar, and Sulidar. “Pengertian , Objek , Ruang 
Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, Ruang Lingkup Orientalisme Dan 
Latar Belakang M.” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28–34. 
https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih/article/view/339/313. 

Wahyuddin, Indra, and Syamsu Syauqani. “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang 
Lingkup, Dan Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi.” DIRAYAH: Jurnal 
Ilmu Hadis, 2025. https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 

Yaqin, Ainul, and Roziana Amalia. “Mitos Dan Realitas: Bahaya Penafsiran Alquran Orientalisme 

Terhadap Kaum Muslimin.” Al-Qorni : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 0 (2025): 25–50. 
https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alqorni/article/view/7883. 

 

 

 


