
Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

30 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

ORIENTALIS DAN AL-QUR’AN 
 (Ignaz Golziher, W. Montgomery Watt, Richard Bell) 

 
Hafiz Hamdi Nasution, Muthmainnah, Sulidar 

123Universitas Islam Negeri Sumatra Utara  
Email: hafizhamdi27@gmail.com, muthmainnahmdn@gmail.com, sulidar@uinsu.ac.id  

 
Abstrack 

Orientalist studies of the Qur'an are a crucial discourse in the development of Islamic studies in the 
West, spanning from the Middle Ages to the modern era. Orientalists such as Ignaz Goldziher, Richard 
Bell, and W. Montgomery Watt have viewed the Qur'an through a historical-critical approach that 
positions the sacred text of Islam as a product of Arab history and culture. This approach often stems 
from epistemological assumptions that differ from the beliefs of Muslims, particularly regarding the 
concepts of revelation, prophecy, and the transmission of the Qur'anic text. Consequently, many of 
the conclusions reached contradict mainstream Islamic theological views. This article aims to analyze 
these orientalist views on the Qur'an and examine the critical responses of Muslim scholars and 
scholars. This research employs a qualitative method with a literature review approach, examining 
orientalist works as well as classical and contemporary Islamic literature. The results demonstrate that 
orientalism has indeed made significant contributions to the development of academic methodologies, 
such as textual criticism and historical analysis. However, on the other hand, many orientalist studies 
are considered to contain epistemological bias and theological reduction, because they ignore the 
transcendental dimension of the Quran as divine revelation. Muslim scholars and scholars have 
responded to this with methodological critiques based on Islamic scholarly traditions, such as the 
science of tafsir (interpretation), the science of the Quran, and the science of hadith. This critique 
affirms the authenticity of the Quran and the consistency of the transmission of revelation from the 
time of the Prophet Muhammad (peace be upon him) to the present day. Therefore, this study 
emphasizes the importance of a critical and proportionate approach to orientalism, so that Quranic 
studies can continue to develop academically without losing their theological and spiritual foundations. 
Keyword: Orientalism, Qur’an, Ignaz Goldziher, Richard Bell, W. Montgomery Watt 

 
Abstrak 

Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an merupakan salah satu diskursus penting dalam perkembangan 
studi Islam di Barat yang telah berlangsung sejak abad pertengahan hingga era modern. Para orientalis 
seperti Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt memandang Al-Qur’an melalui 
pendekatan historis-kritis yang menempatkan teks suci Islam sebagai produk sejarah dan budaya Arab. 
Pendekatan ini sering kali berangkat dari asumsi epistemologis yang berbeda dengan keyakinan umat 
Islam, khususnya terkait konsep wahyu, kenabian, dan transmisi teks Al-Qur’an. Oleh karena itu, tidak 
sedikit kesimpulan yang dihasilkan bertentangan dengan pandangan teologis Islam arus utama. Artikel 
ini bertujuan untuk menganalisis pandangan para orientalis tersebut terhadap Al-Qur’an sekaligus 
mengkaji respons kritis dari ulama dan cendekiawan Muslim. Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, dengan menelaah karya-karya orientalis serta literatur 
keislaman klasik dan kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa orientalisme memang 
memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan metodologi akademik, seperti kritik teks dan 
analisis historis. Namun, di sisi lain, banyak kajian orientalis dinilai mengandung bias epistemologis 
dan reduksi teologis, karena mengabaikan dimensi transendental Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi. Ulama 
dan cendekiawan Muslim merespons hal tersebut dengan kritik metodologis yang berlandaskan tradisi 
keilmuan Islam, seperti ilmu tafsir, ulumul Qur’an, dan ilmu hadis. Kritik ini menegaskan keotentikan 

mailto:hafizhamdi27@gmail.com
mailto:muthmainnahmdn@gmail.com
mailto:sulidar@uinsu.ac.id


Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

31 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Al-Qur’an serta konsistensi transmisi wahyu dari masa Nabi Muhammad SAW hingga kini. Dengan 
demikian, kajian ini menekankan pentingnya sikap kritis dan proporsional dalam menyikapi 
orientalisme, agar studi Al-Qur’an dapat terus berkembang secara akademik tanpa kehilangan landasan 
teologis dan spiritualnya. 
Kata kunci: orientalisme, Al-Qur’an, Ignaz Goldziher, Richard Bell, W. Montgomery Watt 
 

Pendahuluan  

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya menjadi pedoman spiritual dan hukum 

bagi kaum Muslim, tetapi juga telah lama menjadi objek kajian akademik di kalangan sarjana Barat. 

Sejak abad pertengahan, kajian terhadap Al-Qur’an berkembang dalam tradisi yang dikenal sebagai 

orientalisme, yakni studi tentang dunia Timur khususnya Islam yang dilakukan oleh para akademisi 

Barat. Dalam perkembangannya, orientalisme tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah Eropa yang 

sarat dengan kepentingan agama, kolonialisme, dan hegemoni pengetahuan. Kajian orientalis terhadap 

Al-Qur’an sering menggunakan pendekatan historis-kritis, filologis, dan sosiologis yang berbeda dari 

tradisi keilmuan Islam.1 Tokoh-tokoh seperti Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery 

Watt menjadi figur sentral dalam studi Al-Qur’an di Barat. Goldziher dikenal dengan kritiknya 

terhadap hadis dan tradisi Islam klasik, Bell mengembangkan kritik teks terhadap struktur dan 

kronologi Al-Qur’an, sementara Watt menafsirkan Islam dan kenabian Muhammad dalam kerangka 

sejarah sosial masyarakat Arab. Pendekatan-pendekatan ini memberikan kontribusi metodologis dalam 

studi Islam, namun juga memunculkan berbagai kontroversi di kalangan umat Islam.2 

Sejumlah pandangan orientalis terhadap Al-Qur’an dinilai problematis karena cenderung 

menempatkan Al-Qur’an semata-mata sebagai produk sejarah dan konstruksi budaya Arab abad 

ketujuh. Perspektif semacam ini tidak hanya mereduksi makna Al-Qur’an sebagai teks normatif dan 

transenden, tetapi juga mengabaikan dimensi wahyu yang menjadi fondasi utama teologi Islam. Dalam 

kerangka tersebut, Al-Qur’an diperlakukan layaknya dokumen historis biasa yang tunduk sepenuhnya 

pada dinamika sosial, politik, dan psikologis Nabi Muhammad SAW, sehingga otoritas ilahiah dan 

kesakralannya kerap dipertanyakan. Pendekatan ini kemudian melahirkan kesimpulan-kesimpulan 

yang tidak jarang bertentangan secara mendasar dengan keyakinan umat Islam. Selain itu, kritik 

orientalis terhadap Al-Qur’an umumnya dibangun di atas asumsi epistemologis Barat yang bersifat 

sekuler-rasionalistik. Asumsi ini memisahkan secara tegas antara wahyu dan sejarah, serta 

menempatkan agama dalam kerangka analisis empiris semata. Akibatnya, metodologi yang digunakan 

sering kali tidak sepenuhnya sejalan dengan kerangka keilmuan Islam yang mengakui wahyu sebagai 

sumber pengetahuan yang sah dan otoritatif. Ketidaksinkronan epistemologis inilah yang menjadi 

salah satu sumber utama ketegangan dalam dialog akademik antara sarjana Barat dan Muslim.3 

 
1 Muhammad Syahrul Mubarak and Yusyrifah Halid, “Dakwah Yang Menggembirakan Perspektif Al- Qur ’ an ( Kajian 

Terhadap Qs . An-Nahl Ayat 125 ),” Al-Munzir 13, no. 1 (2020): 47–49, https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-

munzir/article/view/1823/1269. 
2 Fauziah Nurdin, “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist,” Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah 18, no. 1 (2021): 59, 

https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10525. 
3 Maimun Yusuf, Arifin Zain, and Maimun Fuadi, “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Qur`an,” Al-Idarah: Jurnal 

Manajemen Dan Administrasi Islam 1, no. 2 (2017): 167, https://doi.org/10.22373/al-idarah.v1i2.2674. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

32 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Kondisi tersebut mendorong lahirnya respons kritis dari ulama dan cendekiawan Muslim, baik 

klasik maupun kontemporer, yang berupaya mempertahankan otentisitas Al-Qur’an melalui 

metodologi ilmiah yang telah mapan dalam tradisi Islam, seperti ulumul Qur’an, ilmu tafsir, dan kritik 

sanad serta matan. Oleh karena itu, kajian terhadap orientalisme dan Al-Qur’an menjadi sangat penting 

untuk memahami dinamika wacana akademik antara Barat dan Islam secara lebih utuh dan berimbang. 

Artikel ini berfokus pada analisis pandangan orientalis terhadap Al-Qur’an, khususnya pemikiran Ignaz 

Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt, serta mengkaji kritik ulama dan cendekiawan 

Muslim terhadap pendekatan dan kesimpulan mereka. Dengan pendekatan kritis dan proporsional 

tersebut, kajian Al-Qur’an diharapkan tidak terjebak pada sikap apologetik yang menutup diri dari 

perkembangan metodologi akademik modern, namun juga tidak larut dalam kerangka analisis yang 

menghilangkan dimensi sakral wahyu. Pengembangan studi Al-Qur’an seyogianya ditempatkan dalam 

dialog ilmiah yang sehat antara tradisi keilmuan Islam dan pendekatan akademik kontemporer, 

sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif dan berimbang. Sikap kritis diperlukan 

untuk menilai asumsi, metode, dan kesimpulan para orientalis secara objektif, sementara sikap 

proporsional menjadi kunci agar kritik tersebut tidak menafikan kontribusi positif orientalisme dalam 

memperkaya kajian ilmiah.4 

Dalam konteks ini, landasan teologis Islam berfungsi sebagai kerangka normatif yang 

fundamental dalam menjaga dan meneguhkan posisi Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi yang bersifat 

transenden, sekaligus sebagai sumber utama nilai, etika, dan pedoman hidup umat Islam. Keberadaan 

landasan teologis tersebut menjadi penentu arah dalam setiap upaya kajian Al-Qur’an, agar aktivitas 

ilmiah tidak terlepas dari prinsip dasar keimanan yang telah menjadi konsensus umat Islam sepanjang 

sejarah. Di saat yang sama, tradisi keilmuan Islam yang telah mengakar kuat—melalui disiplin ulumul 

Qur’an, tafsir, qira’at, dan ilmu hadis—menyediakan perangkat metodologis yang sistematis, 

komprehensif, dan teruji secara historis untuk memahami, menafsirkan, serta menjaga otentisitas Al-

Qur’an dari berbagai bentuk distorsi dan reduksi makna. Tradisi keilmuan tersebut menunjukkan 

bahwa studi Al-Qur’an dalam Islam tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan adaptif terhadap 

konteks zaman. Para ulama dari berbagai periode telah menunjukkan keterbukaan terhadap 

pengembangan metode dan pendekatan baru, selama tetap berada dalam koridor prinsip-prinsip dasar 

akidah Islam.5 

Hal ini menegaskan bahwa integrasi antara ketajaman analisis akademik dan kesadaran teologis 

bukanlah suatu pilihan, melainkan kebutuhan mendesak dalam studi Al-Qur’an kontemporer. Tanpa 

integrasi tersebut, kajian Al-Qur’an berpotensi kehilangan kedalaman spiritualnya atau, sebaliknya, 

terjebak dalam sikap defensif yang menghambat perkembangan ilmiah. Berdasarkan kerangka tersebut, 

tujuan utama artikel ini adalah untuk menganalisis secara kritis pandangan orientalis terhadap Al-

Qur’an sekaligus menegaskan kontribusi dan relevansi tradisi keilmuan Islam dalam merespons 

tantangan pemikiran modern. Adapun urgensi kajian ini terletak pada upaya membangun wacana studi 

 
4 Roma Ulinnuha, “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of Interreligious 

Communication in West Sumatra,” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (2021): 115–26, 

https://doi.org/10.14421/esensia.v22i1.2816. 
5 Agus Salim Syukran Agus Salim Syukran, “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia,” Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah 

Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90–108, https://doi.org/10.53563/ai.v1i2.21. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

33 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Al-Qur’an yang seimbang, bermartabat, dan berakar kuat pada khazanah keilmuan Islam, namun tetap 

dialogis dengan perkembangan akademik global. Dengan demikian, kajian Al-Qur’an diharapkan dapat 

terus berkembang sebagai disiplin ilmiah yang kokoh secara metodologis, relevan secara normatif dan 

spiritual, serta mampu memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan 

peradaban manusia.6 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), 

yaitu suatu pendekatan penelitian yang menitikberatkan pada penelusuran, pengkajian, dan analisis 

terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan dengan fokus kajian.7 Pendekatan ini dipilih karena 

objek utama penelitian bukanlah fenomena empiris di lapangan, melainkan gagasan, pemikiran, dan 

konstruksi akademik yang tertuang dalam karya-karya ilmiah para orientalis serta respons kritis ulama 

dan cendekiawan Muslim terhadap kajian orientalis tentang Al-Qur’an. Dengan demikian, studi 

pustaka dinilai paling tepat untuk menggali secara mendalam kerangka berpikir, asumsi epistemologis, 

serta metode yang digunakan oleh masing-masing pihak. Data penelitian diperoleh dari berbagai 

sumber literatur yang memiliki relevansi langsung dengan tema kajian. Sumber data primer dalam 

penelitian ini mencakup karya-karya orientalis yang secara khusus membahas Al-Qur’an, terutama 

tulisan Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt. Karya-karya tersebut dipilih karena 

memiliki pengaruh signifikan dalam membentuk arus utama kajian orientalis tentang Al-Qur’an dan 

sering dijadikan rujukan dalam studi Islam di Barat.8 

 Sementara itu, sumber data sekunder berasal dari literatur ilmiah Muslim, baik klasik maupun 

kontemporer, seperti kitab-kitab ʿulūm al-Qur’ān, karya-karya tafsir, serta buku dan artikel akademik 

yang secara khusus mengkaji orientalisme dan kritik terhadap metodologi serta kesimpulan para 

orientalis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui proses penelusuran literatur secara sistematis, 

pembacaan kritis, serta pencatatan terhadap konsep, argumen, dan temuan yang relevan dengan fokus 

penelitian. Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-

analitis. Tahap deskriptif dilakukan dengan memaparkan secara objektif pandangan para orientalis 

mengenai Al-Qur’an, sedangkan tahap analitis diarahkan pada pengkajian kritis terhadap pandangan 

tersebut berdasarkan kerangka epistemologi dan metodologi keilmuan Islam. Melalui metode ini, 

penelitian diharapkan mampu menghadirkan pemahaman yang komprehensif, objektif, dan 

argumentatif mengenai dinamika kajian orientalis dan respons ulama Muslim dalam studi Al-Qur’an, 

 
6 Darmayanti and Maudin, “Pentingnya Pemahaman Dan Implementasi Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Generasi 

Milenial,” Syattar: Studi Ilmu-Ilmu Hukum Dan Pendidikan 2, no. 1 (2021): 40–51. 
7 Fandi Husain and Ahmad Zakiy, “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM DALAM QS. AL- 

SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan Karya Thabathaba’i),” Sustainability (Switzerland) 11, 

no. 1 (2019): 1–14, http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.resea

rchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 
8 Unik Hanifah Salsabila et al., “Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak 

Berkebutuhan Khusus,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14, 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.resea

rchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

34 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

serta memberikan kontribusi akademik yang bermakna bagi pengembangan kajian Al-Qur’an 

kontemporer.9 

Hasil dan Pembahasan 

A. Orientalisme dan Kajian Al-Qur’an 

 Orientalisme dalam konteks kajian Al-Qur’an merujuk pada tradisi akademik Barat yang 

menempatkan Islam dan kitab sucinya sebagai objek studi ilmiah dengan pendekatan historis, filologis, 

dan kritis. Sejak abad pertengahan, kajian ini berkembang seiring meningkatnya interaksi antara dunia 

Barat dan Islam, baik melalui polemik keagamaan, misi keilmuan, maupun kepentingan politik 

kolonial. Al-Qur’an menjadi fokus utama karena posisinya sebagai sumber ajaran Islam dan fondasi 

peradaban Muslim.10 Dalam perkembangannya, orientalisme modern tidak lagi semata-mata bertujuan 

polemis, tetapi berupaya memasuki ranah akademik dengan metode ilmiah yang sistematis. Para 

orientalis menggunakan pendekatan kritik teks, sejarah pewahyuan, serta perbandingan dengan tradisi 

Yahudi dan Kristen untuk memahami Al-Qur’an.11 Pendekatan ini didasarkan pada asumsi bahwa Al-

Qur’an dapat dianalisis sebagaimana teks-teks keagamaan lain yang lahir dalam konteks sosial dan 

sejarah tertentu. Asumsi inilah yang kemudian menjadi titik perbedaan mendasar antara orientalis dan 

ulama Muslim. Bagi banyak orientalis, Al-Qur’an dipandang sebagai produk sejarah yang tidak terlepas 

dari realitas budaya dan intelektual masyarakat Arab abad ke-7. Pandangan ini mendorong lahirnya 

teori-teori tentang pengaruh tradisi sebelumnya terhadap Al-Qur’an, baik dari Yahudi maupun 

Kristen, serta upaya penyusunan ulang kronologi wahyu.12 Meskipun metode ini dianggap sah dalam 

tradisi akademik Barat, ia sering kali mengabaikan dimensi transendental wahyu yang menjadi inti 

keimanan umat Islam.13 

 Edward Said mengkritik orientalisme sebagai wacana yang tidak sepenuhnya netral. 

Menurutnya, kajian orientalis terhadap Islam, termasuk Al-Qur’an, sering kali dibentuk oleh relasi 

kuasa antara Barat dan Timur.14 Pengetahuan tentang Islam diproduksi dalam kerangka dominasi, 

sehingga menghasilkan representasi yang bias dan stereotipikal. Dalam konteks ini, Al-Qur’an kerap 

diposisikan bukan sebagai wahyu ilahi, melainkan sebagai teks problematis yang perlu “diluruskan” 

melalui pendekatan Barat. Meskipun demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa orientalisme turut 

memberikan kontribusi dalam pengembangan studi Al-Qur’an, terutama dalam aspek filologi, 

penerjemahan, dan pengenalan Islam ke dunia akademik global. Namun, kontribusi tersebut perlu 

disikapi secara kritis dan selektif.15 

 
9 Arzi Shafaunnida, “Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam,” Jurnal Mahasiswa Pendidikan 2, no. 

1 (2022): 23–35. 
10 Bernard Lewis, Islam and the West (Oxford: Oxford University Press, 1993), h. 5. 
11 Jacques Waardenburg, Classical Approaches to the Study of Religion (Berlin: Walter de Gruyter, 1999), h. 212. 
12 Richard Bell, Introduction to the Qur’an, ed. W. Montgomery Watt (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1970), h. 21. 
13 Sri Melati and Zainal Arifin, “Teori Pemahaman Alquran Beserta Penafsirannya,” Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu 

Sosial, Dan Pengabdian Kepada Masyarakat 4, no. 1 (2024): 1204–9, https://jurnal.permapendis-

sumut.org/index.php/edusociety. 
14 Edward W. Said, Orientalism (New York: Pantheon Books, 1978), h. 2. 
15 Athoillah Islamy, “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila,” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 3, no. 1 

(2022): 18–30, https://doi.org/10.53491/porosonim.v3i1.333. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

35 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

 Tanpa sikap kritis yang memadai, kajian orientalis terhadap Al-Qur’an berpotensi terjebak pada 

reduksionisme metodologis yang menempatkan Al-Qur’an semata-mata sebagai objek kajian historis. 

Dalam kerangka ini, Al-Qur’an diperlakukan layaknya dokumen masa lalu yang hanya relevan untuk 

dianalisis melalui pendekatan filologis, sosiologis, atau historis, tanpa mempertimbangkan dimensi 

wahyu dan kesakralannya.16 Pendekatan semacam ini tidak hanya membatasi pemahaman terhadap Al-

Qur’an, tetapi juga berisiko melahirkan kesimpulan yang mengabaikan makna teologis dan spiritual 

yang menjadi inti dari keberadaan Al-Qur’an dalam Islam. Lebih jauh, reduksi Al-Qur’an menjadi 

objek kajian historis semata dapat mengaburkan posisinya sebagai kitab suci yang hidup (living scripture) 

dalam tradisi keilmuan dan spiritual umat Islam. Al-Qur’an tidak hanya hadir sebagai teks tertulis, 

tetapi juga sebagai sumber nilai, inspirasi etis, dan pedoman hidup yang terus diaktualisasikan melalui 

praktik ibadah, hukum, pendidikan, dan budaya Muslim sepanjang sejarah.17 

 Tradisi tafsir, qira’at, ulumul Qur’an, hingga praktik penghafalan dan pengamalan Al-Qur’an 

menunjukkan bahwa interaksi umat Islam dengan Al-Qur’an bersifat dinamis dan berkelanjutan, 

bukan sekadar hubungan akademik yang bersifat deskriptif. Oleh karena itu, sikap kritis menjadi 

kebutuhan mendasar dalam menyikapi kajian orientalis. Sikap ini bukan berarti menolak seluruh 

pendekatan akademik modern, melainkan menempatkannya secara proporsional agar tidak menafikan 

dimensi normatif dan spiritual Al-Qur’an. Dengan sikap kritis yang berimbang, kajian Al-Qur’an dapat 

dikembangkan secara lebih utuh, yakni dengan mengintegrasikan analisis historis dan filologis dengan 

kesadaran teologis Islam. Pendekatan semacam ini memungkinkan lahirnya pemahaman yang lebih 

komprehensif, sekaligus menjaga martabat Al-Qur’an sebagai kitab suci yang hidup dan berpengaruh 

nyata dalam kehidupan umat Islam hingga masa kini.18 

B. Pandangan Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt terhadap Al-Qur’an 

 Ignaz Goldziher merupakan salah satu tokoh orientalis paling berpengaruh dalam studi Islam 

modern. Meskipun lebih dikenal melalui kajiannya terhadap hadis, pandangan Goldziher memiliki 

implikasi penting terhadap studi Al-Qur’an. Ia memandang tradisi Islam, termasuk penafsiran Al-

Qur’an, sebagai produk perkembangan historis umat Islam, bukan semata-mata refleksi wahyu ilahi.19 

Menurutnya, pemahaman keagamaan dalam Islam sangat dipengaruhi oleh dinamika sosial, politik, 

dan teologis pada masa-masa setelah wafatnya Nabi Muhammad. Dalam kerangka ini, Goldziher 

melihat tafsir Al-Qur’an sebagai arena konflik ideologis antarkelompok dalam Islam. Ia berargumen 

bahwa perbedaan penafsiran sering kali mencerminkan kepentingan mazhab dan kekuasaan, bukan 

makna asli wahyu.20 Pendekatan ini secara tidak langsung mereduksi otoritas transenden Al-Qur’an 

dan menempatkannya sebagai teks yang maknanya dibentuk oleh konteks sejarah. Pandangan 

 
16 Mubadalah.id, “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Perempuan,” Mubadalah .Id 02, no. 02 (2021), 

https://mubadalah.id/moderasi-beragama-dalam-perspektif-perempuan/. 

17 Muhammad Patri Arifin, “Hermeneutika Fenomenologis Hasan Hanafi,” Rausyan Fikr: Jurnal Studi Ilmu Ushuluddin Dan 

Filsafat 13, no. 1 (2018): 1–26, https://doi.org/10.24239/rsy.v13i1.88. 
18 Muhammad Fahrurrozi, “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis,” Jurnal Penelitian Keislaman, no. 1 (2021), 

https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393. 
19 Ignaz Goldziher, Muslim Studies, trans. C. R. Barber and S. M. Stern (London: Allen & Unwin, 1967), h. 37. 
20 Ibid., h. 44. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

36 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Goldziher kemudian menjadi landasan bagi pendekatan historis-kritis dalam studi Islam Barat, 

meskipun menuai kritik keras dari kalangan ulama Muslim. 

 Richard Bell memusatkan kajiannya secara langsung pada Al-Qur’an, khususnya dalam aspek 

struktur dan sejarah pewahyuan. Dalam Introduction to the Qur’an, Bell menyatakan bahwa Al-Qur’an 

tidak tersusun secara sistematis dan mengalami proses penyuntingan bertahap.21 Berdasarkan asumsi 

tersebut, ia berusaha merekonstruksi urutan kronologis wahyu untuk memahami perkembangan 

pemikiran Nabi Muhammad. Bell juga berpendapat bahwa kandungan Al-Qur’an banyak dipengaruhi 

oleh tradisi Yahudi dan Kristen yang telah berkembang sebelumnya.22 Dengan pendekatan kritik teks, 

ia memandang Al-Qur’an sebagai hasil refleksi religius Nabi terhadap lingkungan sosial dan 

intelektualnya. Pandangan ini menimbulkan kontroversi karena menempatkan Al-Qur’an sebagai 

produk sejarah manusia, bukan sebagai wahyu yang turun secara transenden. Bagi ulama Muslim, 

pendekatan Bell dinilai mengabaikan konsep iʿjāz al-Qur’an dan otentisitas wahyu. 

 W. Montgomery Watt dikenal sebagai orientalis yang relatif lebih simpatik terhadap Islam 

dibandingkan pendahulunya. Dalam karya-karyanya tentang Nabi Muhammad, Watt menggambarkan 

Nabi sebagai sosok yang jujur, visioner, dan reformis sosial.23 Namun demikian, ia tetap menafsirkan 

kemunculan Islam dalam kerangka sejarah dan sosiologi masyarakat Arab abad ke-7. Dalam 

pandangan Watt, Al-Qur’an dipahami sebagai respons terhadap kondisi sosial-ekonomi dan politik 

masyarakat Arab, seperti ketimpangan sosial dan konflik antarsuku.24 Meskipun ia mengakui kejujuran 

Nabi Muhammad, Watt menolak konsep wahyu dalam pengertian teologis Islam. Pendekatan ini 

dianggap problematis karena menggeser Al-Qur’an dari posisi wahyu ilahi menjadi fenomena historis 

semata. Dengan demikian, meskipun lebih moderat, pemikiran Watt tetap berada dalam kerangka 

epistemologi Barat yang sekuler. 

C. Kritik Ulama dan Cendekiawan Muslim terhadap Kajian Orientalis 

 Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an tidak luput dari kritik para ulama dan cendekiawan 

Muslim. Kritik tersebut terutama diarahkan pada asumsi epistemologis dan metodologi yang 

digunakan orientalis dalam memahami teks suci Islam. Ulama Muslim menilai bahwa pendekatan 

orientalis sering kali berangkat dari kerangka sekuler Barat yang memisahkan wahyu dari dimensi 

transendental, sehingga menghasilkan kesimpulan yang tidak sejalan dengan keyakinan dan tradisi 

keilmuan Islam.25 Salah satu kritik utama diarahkan kepada pandangan Ignaz Goldziher yang 

memandang tradisi Islam sebagai produk konflik sosial dan politik pasca-Nabi. Ulama Muslim 

menolak generalisasi tersebut dengan menegaskan bahwa Islam telah mengembangkan metodologi 

kritik internal yang ketat, khususnya dalam bidang hadis dan tafsir. Tradisi ilmu sanad dan matan dalam 

 
21 Richard Bell, Introduction to the Qur’an, ed. W. Montgomery Watt (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1970), h. 53. 
22 Ibid., h. 21. 
23 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Clarendon Press, 1953), h. 15. 
24 W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina (Oxford: Clarendon Press, 1956), h. 78. 
25 Ardli Johan Kusuma, Restu Rahmawati, and La Ode Muhamad Fathun, “Model Islam Inklusif Di Indonesia Sebagai 

Kajian Kritik Terhadap Teori ‘Clash Of Civilizations’ Samuel P. Huntington,” Journal of Political Issues 3, no. 2 (2022): 62–

76, https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

37 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

studi hadis, sebagaimana dirumuskan oleh ulama seperti al-Bukhārī dan Muslim, menunjukkan adanya 

sistem verifikasi ilmiah yang tidak dapat disederhanakan sebagai konstruksi politik belaka.26  

 Dengan demikian, klaim Goldziher dinilai mengabaikan kekayaan metodologi klasik Islam. 

Terhadap pandangan Richard Bell yang menilai Al-Qur’an sebagai refleksi pemikiran Nabi 

Muhammad yang dipengaruhi tradisi Yahudi dan Kristen, ulama tafsir menegaskan konsep wahyu 

sebagai landasan utama. Kitab-kitab ʿulūm al-Qur’ān karya al-Zarkashī dan al-Suyūṭī menjelaskan 

keutuhan Al-Qur’an, proses pewahyuan, serta aspek iʿjāz yang tidak dapat dijelaskan hanya melalui 

pendekatan historis.27 Kritik ini menekankan bahwa kesamaan tema antara Al-Qur’an dan kitab-kitab 

sebelumnya tidak serta-merta menunjukkan pengaruh langsung, melainkan dapat dipahami sebagai 

kesatuan sumber wahyu ilahi. Sementara itu, terhadap pendekatan W. Montgomery Watt yang 

menafsirkan Al-Qur’an dalam kerangka sosial-ekonomi masyarakat Arab, cendekiawan Muslim 

mengakui pentingnya konteks sejarah, tetapi menolak reduksi teologis terhadap wahyu. Sejumlah 

sarjana Muslim kontemporer seperti Fazlur Rahman berupaya mengintegrasikan pendekatan historis 

dengan prinsip normatif Al-Qur’an.28 Pendekatan ini berbeda dari orientalisme karena tetap 

menempatkan wahyu sebagai sumber utama, bukan sekadar fenomena sejarah. 

 Kritik terhadap orientalisme tidak hanya lahir dari kalangan ulama klasik, tetapi juga 

dikembangkan secara sistematis oleh para pemikir Muslim modern dan kontemporer, di antaranya 

Syed Hossein Nasr dan Ismail Raji al-Faruqi. Kedua tokoh ini memberikan kontribusi penting dalam 

membangun kritik epistemologis yang lebih mendalam terhadap orientalisme, khususnya dalam 

kajiannya terhadap Islam dan Al-Qur’an. Kritik mereka tidak berhenti pada penolakan atas kesimpulan 

orientalis, tetapi diarahkan pada pembongkaran kerangka berpikir, asumsi dasar, serta struktur 

pengetahuan yang melandasi kajian orientalis itu sendiri.29 Syed Hossein Nasr menilai bahwa kegagalan 

utama orientalisme dalam memahami Islam bersumber dari penggunaan epistemologi sekuler-modern 

yang memisahkan secara tegas antara pengetahuan dan kesakralan. Menurut Nasr, Islam termasuk Al-

Qur’an tidak dapat dipahami secara utuh jika hanya didekati dengan metode historis-empiris yang 

menyingkirkan dimensi metafisis dan transendental wahyu. Orientalisme, dalam pandangannya, 

cenderung mereduksi agama menjadi fenomena sosial-budaya semata, sehingga kehilangan makna 

terdalam Islam sebagai sacred tradition. Oleh karena itu, Nasr menegaskan pentingnya epistemologi 

Islam yang mengintegrasikan akal, wahyu, dan intuisi intelektual (intellectus) dalam memahami realitas 

keagamaan.30 

 Sementara itu, Ismail Raji al-Faruqi memandang orientalisme tidak sekadar sebagai aktivitas 

akademik yang netral, melainkan sebagai bagian dari struktur dominasi pengetahuan Barat yang 

memiliki keterkaitan erat dengan sejarah kolonialisme dan hegemoni intelektual. Dalam 

 
26 Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Bukhārī, al-Tārīkh al-Kabīr (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1987), h. 14. 
27 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, al-Itqān fī ʿUlūm al-Qur’ān (Kairo: al-Maktabah al-Tijārīyah, 1967), jilid I, h. 23. 
28 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an (Chicago: University of Chicago Press, 1980), h. 5. 
29 Kusuma, Rahmawati, and Fathun, “Model Islam Inklusif Di Indonesia Sebagai Kajian Kritik Terhadap Teori ‘Clash 

Of Civilizations’ Samuel P. Huntington.” 

30 Indra Wahyuddin and Syamsu Syauqani, “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang Lingkup, Dan 

Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi,” DIRAYAH: Jurnal Ilmu Hadis, 2025, https://www.e-

jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

38 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

pandangannya, orientalisme sering kali berfungsi sebagai instrumen ideologis yang membentuk cara 

Barat memahami dan merepresentasikan Islam. Representasi tersebut cenderung bias, karena Islam 

diposisikan sebagai “yang lain” (the other), yakni objek kajian yang dianggap statis, irasional, dan 

problematis. Sebaliknya, Barat ditempatkan sebagai subjek penilai yang rasional, objektif, dan superior 

secara intelektual. Pola relasi semacam ini, menurut al-Faruqi, tidak hanya melahirkan ketimpangan 

epistemologis, tetapi juga berdampak pada konstruksi pengetahuan global yang tidak adil. Al-Faruqi 

menilai bahwa bias orientalis tidak dapat dilepaskan dari paradigma keilmuan Barat yang sekuler dan 

antroposentris, yang menyingkirkan wahyu sebagai sumber pengetahuan yang sah.31 

 Dalam konteks kajian Al-Qur’an, paradigma ini berimplikasi pada upaya reduksi wahyu 

menjadi produk sosial-historis belaka. Untuk mengimbangi kondisi tersebut, al-Faruqi mengajukan 

gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai proyek intelektual strategis. Gagasan ini bukanlah 

penolakan terhadap ilmu modern, melainkan upaya rekonstruksi kritis agar ilmu-ilmu tersebut disusun 

kembali berdasarkan worldview Islam yang berlandaskan tauhid, kesatuan ilmu, dan integrasi antara nilai 

etika dan pengetahuan. Melalui Islamisasi ilmu pengetahuan, al-Faruqi bertujuan membangun tradisi 

keilmuan Islam yang mandiri, kritis, dan kreatif, tanpa terjebak dalam ketergantungan epistemologis 

pada Barat. Dalam kerangka ini, umat Islam diharapkan mampu menjadi subjek aktif dalam produksi 

pengetahuan, bukan sekadar konsumen atau objek kajian. Kritik-kritik yang dikemukakan oleh al-

Faruqi, bersama pemikiran Syed Hossein Nasr, menunjukkan bahwa respons Muslim terhadap 

orientalisme tidak bersifat defensif atau reaktif semata.32 

 Sebaliknya, kritik-kritik yang dikemukakan oleh para pemikir Muslim tersebut mencerminkan 

upaya serius dan berkesinambungan untuk membangun dialog akademik yang lebih adil, setara, dan 

proporsional antara tradisi keilmuan Islam dan Barat. Kritik ini tidak diarahkan untuk menafikan 

seluruh kontribusi orientalisme, melainkan untuk menempatkannya secara objektif dalam peta 

keilmuan global.33 Dengan sikap demikian, para cendekiawan Muslim berupaya keluar dari pola relasi 

yang timpang di mana Barat selalu diposisikan sebagai subjek penafsir dan Islam sebagai objek kajian—

menuju relasi dialogis yang mengakui kesetaraan epistemologis antartradisi keilmuan. Upaya 

membangun dialog akademik yang adil menuntut adanya keterbukaan intelektual dari kedua belah 

pihak. Dari sisi Muslim, keterbukaan ini diwujudkan melalui kesediaan untuk mengkaji metode dan 

pendekatan ilmiah modern secara kritis, tanpa sikap apriori. Sementara itu, tuntutan keadilan dan 

 
31 Irzak Yuliardy Nugroho, “Orientalisme Dan Hadits : Kritik Terhadap Sanad Menurut Pemikiran Joseph Schacht,” 

Asy-Syari`ah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 2 (2020), https://www.e-

jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 
32 Lulu Nurul Khasanah and Syafiin Mansur, “Kontribusi Dan Kontroversi Tafsir Orientalis Dalam Proses Reformasi 

Pemikiran Islam Modern,” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 3 (2025), 

https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai/article/view/1542/1746. 
33 Sharikhul Hanif and Muhammad Irsyad, “Interpretasi Kisah Luqman Dalam Al- Qur’an Pada Realitas Agama Dan 

Sosial (Pendekatan Sastra Kebahasaan),” Jurnal Hikmah 19, no. 1 (2022): 38–49, http://e-jurnal.staisumatera-

medan.ac.id/index.php/hikmah/article/view/147. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

39 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

kesetaraan mengharuskan kajian Barat terhadap Islam menghormati kerangka teologis dan 

epistemologis Islam sebagai sistem pengetahuan yang otonom dan sah. 34 

 Dalam konteks ini, kritik terhadap orientalisme berfungsi sebagai koreksi epistemologis agar 

kajian Islam tidak terjebak dalam bias ideologis, reduksionisme historis, maupun generalisasi yang 

menyederhanakan kompleksitas tradisi Islam. Lebih jauh, kritik tersebut juga bertujuan memperkaya 

kajian Islam dengan pengembangan kerangka epistemologi yang autentik dan berimbang. 

Epistemologi Islam tidak menolak rasionalitas dan metode ilmiah, tetapi mengintegrasikannya dengan 

wahyu, nilai etika, dan dimensi spiritual. Kerangka epistemologis semacam ini memungkinkan lahirnya 

kajian yang tidak hanya kuat secara metodologis, tetapi juga bermakna secara normatif dan relevan 

bagi kehidupan umat. Dalam menghadapi tantangan intelektual kontemporer—seperti sekularisasi, 

relativisme kebenaran, dan krisis makna—pendekatan yang integratif ini menjadi sangat penting.35 

Dengan demikian, kritik Muslim terhadap orientalisme perlu dipahami bukan sebagai sikap penolakan 

total atau reaksi emosional yang bersifat ideologis, melainkan sebagai bagian dari ikhtiar konstruktif 

untuk mengembangkan studi Islam yang dialogis, reflektif, dan berorientasi pada kemajuan ilmu 

pengetahuan. Kritik ini berangkat dari kesadaran bahwa setiap tradisi keilmuan memiliki asumsi dasar, 

kerangka epistemologis, dan kepentingan historis tertentu yang perlu dikaji secara terbuka dan kritis. 

Oleh karena itu, respons Muslim terhadap orientalisme diarahkan untuk menempatkan kajian Islam 

dalam posisi subjek yang aktif dan berdaulat secara intelektual, bukan sekadar objek pasif dari penilaian 

akademik pihak lain. Dalam kerangka dialogis, kritik tersebut mendorong terbangunnya komunikasi 

ilmiah yang lebih sehat antara sarjana Muslim dan Barat, yang didasarkan pada prinsip saling 

menghormati dan kesetaraan epistemologis. Dialog semacam ini memungkinkan terjadinya pertukaran 

gagasan, metode, dan perspektif secara produktif, tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip dasar 

keimanan.36 

 Sementara itu, sifat reflektif dari kritik Muslim menunjukkan adanya kesadaran internal untuk 

terus melakukan evaluasi dan pengembangan metodologi kajian Islam agar tetap relevan dengan 

konteks zaman dan tantangan intelektual kontemporer. Lebih jauh, orientasi kritik ini pada kemajuan 

ilmu pengetahuan menegaskan bahwa studi Islam tidak berada di luar dinamika perkembangan 

akademik global. Sebaliknya, kajian Islam justru diharapkan mampu memberikan kontribusi substantif 

dalam wacana keilmuan lintas disiplin, seperti studi agama, filsafat, sejarah, dan ilmu sosial. Kontribusi 

tersebut akan semakin bermakna apabila dibangun di atas fondasi epistemologis Islam yang autentik, 

yang mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan nilai-nilai etika. Dengan pendekatan demikian, kajian 

 
34 Amrullah, Amrullah Harun, and Irfan Jaya Sakti, “Persepsi Orientalis Terhadap Hadis: Kajian Epistemologi,” Al-

Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 20–32, https://ejournal.iain-

manado.ac.id/index.php/mustafid/article/view/1208. 
35 Rachma Zahra Nuraqila et al., “Critical Analysis of the Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet 

SAW: A Comparative Study of the Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma,” Journal Of Fikrul Islam 

01, no. 01 (2025): 87–96, https://aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10. 
36 Orientalisme Pengertian et al., “Orientalisme: Pengertian, Objek, Ruang Lingkup, Dan Latar Belakang Munculnya 

Kaum Orientalis,” An-Najah: Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama 05, no. 01 (2026): 800–810, 

https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/856/571. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

40 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Islam diharapkan mampu tampil sebagai disiplin ilmiah yang terbuka, kritis, dan produktif, tanpa 

kehilangan jati diri teologis dan epistemologisnya.37 

 Kesetiaan pada nilai-nilai dasar Islam seperti tauhid, keadilan, dan kemaslahatan—merupakan 

fondasi utama dalam setiap upaya pengembangan ilmu pengetahuan dalam tradisi keilmuan Islam. 

Tauhid menegaskan prinsip kesatuan realitas dan sumber pengetahuan, sehingga ilmu tidak dipahami 

sebagai entitas yang netral dan terpisah dari nilai, melainkan sebagai sarana untuk mengenal kebenaran 

dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Prinsip ini mencegah ilmu pengetahuan terjebak dalam 

sekularisasi yang memisahkan dimensi rasional dari tanggung jawab spiritual. Dengan demikian, 

pengembangan ilmu dalam Islam selalu diarahkan untuk mencapai keseimbangan antara kecerdasan 

intelektual dan kesadaran transendental. Nilai keadilan menjadi penopang etis yang memastikan bahwa 

ilmu pengetahuan dikembangkan dan digunakan secara proporsional, objektif, serta tidak 

melanggengkan dominasi dan ketimpangan, baik dalam relasi sosial maupun dalam produksi 

pengetahuan. Dalam konteks kajian Islam dan orientalisme, keadilan menuntut adanya sikap ilmiah 

yang jujur, bebas dari prasangka, serta menghargai tradisi keilmuan Islam sebagai sistem pengetahuan 

yang sah dan otonom.38 

 Sementara itu, prinsip kemaslahatan menempatkan ilmu pengetahuan sebagai instrumen untuk 

menghadirkan kebaikan dan kemanfaatan bagi umat manusia. Ilmu tidak berhenti pada tataran teoritis, 

tetapi harus berkontribusi pada perbaikan kehidupan sosial, moral, dan peradaban. Dalam kerangka 

inilah kritik Muslim terhadap orientalisme menemukan relevansinya. Kritik tersebut bukan sekadar 

upaya mempertahankan identitas, melainkan bagian dari ikhtiar untuk memastikan bahwa kajian Islam 

berkembang secara bermartabat, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan. Dengan tetap setia 

pada nilai-nilai dasar Islam, studi Islam mampu berpartisipasi secara aktif dan signifikan dalam 

percakapan akademik global, tanpa kehilangan jati diri epistemologis dan spiritualnya.39 Pada akhirnya, 

kritik terhadap orientalisme menegaskan bahwa tradisi keilmuan Islam bukanlah tradisi yang beku, 

tertutup, atau anti terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Sebaliknya, tradisi keilmuan Islam 

merupakan tradisi pengetahuan yang hidup dan dinamis, yang sejak awal kemunculannya telah 

berkembang melalui dialog intelektual yang luas dengan berbagai peradaban, budaya, dan sistem 

pemikiran. Sejarah panjang keilmuan Islam memperlihatkan bagaimana para ulama mampu 

mengintegrasikan wahyu, akal, dan realitas sosial dalam membangun disiplin ilmu yang beragam, mulai 

dari tafsir, hadis, fikih, hingga filsafat dan sains. Dinamika ini menunjukkan adanya kapasitas internal 

dalam Islam untuk beradaptasi dan merespons perubahan zaman tanpa kehilangan jati diri 

epistemologisnya.40 

 
37 Irdawati Saputri, Siti Hotiza, and Muhammad Syahrul Mubarak, “Nalar Pikir Orientalis Terhadap Kajian Al-Qur’an 

(Telaah Atas Metodologi John Wansbrough) Irdawati,” Jurnal Riset Agama 4, no. April (2024): 1–16, 

https://doi.org/10.15575/jra.v4i1.34435. 
38 Joko Priyono, Andarias Pangngaroan, and Rahel Rati Sarungallo, “Makna Kesetiaan Dalam Perjanjian Allah : Analisis 

Kontekstual Kitab Hosea,” Jurnal Ilmiah Tafsir Alkitab 1, no. 2 (2024): 167–80. 
39 Melati and Arifin, “Teori Pemahaman Alquran Beserta Penafsirannya.” 
40 Ahmad Zaki Mubarok, Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur`an Kontemporer Ala Muhammad Syahrur 

(Yogyakarta: eLSAQ Press, 2007). 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

41 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

 Keterbukaan terhadap dialog menjadi salah satu ciri utama tradisi keilmuan Islam. Dialog ini 

tidak hanya berlangsung secara internal di antara berbagai mazhab dan aliran pemikiran, tetapi juga 

secara eksternal dengan tradisi keilmuan lain. Dalam konteks kontemporer, keterbukaan tersebut 

tercermin dalam kesediaan cendekiawan Muslim untuk berdialog dengan kajian orientalis dan 

pendekatan akademik modern. Namun, dialog ini dibangun di atas prinsip kesetaraan dan sikap kritis, 

bukan penerimaan tanpa seleksi.41 Dengan demikian, tradisi keilmuan Islam tetap terjaga dari dominasi 

epistemologis yang dapat mengaburkan nilai-nilai dasarnya. Fondasi nilai yang kokoh seperti tauhid, 

keadilan, dan kemaslahatan menjadi penopang utama bagi tradisi keilmuan Islam dalam merespons 

tantangan intelektual zaman modern, termasuk sekularisasi pengetahuan, relativisme kebenaran, dan 

krisis makna. Nilai-nilai tersebut memastikan bahwa perkembangan ilmu pengetahuan tidak terlepas 

dari orientasi etis dan spiritual. Oleh karena itu, kritik Muslim terhadap orientalisme pada hakikatnya 

merupakan bagian dari upaya afirmatif untuk menegaskan eksistensi studi Islam sebagai tradisi 

pengetahuan yang bermartabat, relevan, dan mampu berkontribusi secara signifikan dalam percakapan 

akademik global. 

Kesimpulan 

Kajian ini menunjukkan bahwa orientalisme merupakan tradisi akademik Barat yang memiliki 

pengaruh signifikan dalam perkembangan studi Al-Qur’an, terutama melalui pendekatan historis-kritis 

dan filologis. Pemikiran orientalis seperti Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt 

merepresentasikan kecenderungan untuk menafsirkan Al-Qur’an dalam kerangka sejarah dan sosial, 

yang pada akhirnya cenderung mereduksi dimensi wahyu ilahi. Meskipun pendekatan tersebut 

memberikan kontribusi metodologis dalam kajian akademik, asumsi epistemologis yang digunakan 

sering kali tidak sejalan dengan kerangka keilmuan Islam. Di sisi lain, ulama dan cendekiawan Muslim, 

baik klasik maupun kontemporer, telah memberikan kritik yang bersifat metodologis dan 

epistemologis terhadap kajian orientalis. Tradisi keilmuan Islam menunjukkan adanya sistem ilmiah 

yang mapan dalam memahami Al-Qur’an, yang tidak hanya memperhatikan konteks sejarah, tetapi 

juga menegaskan otentisitas wahyu dan dimensi transendentalnya. Oleh karena itu, kajian orientalis 

perlu disikapi secara kritis dan proporsional, dengan membedakan antara kontribusi akademik yang 

dapat dimanfaatkan dan asumsi teologis yang bertentangan dengan prinsip dasar Islam. Pendekatan 

semacam ini diharapkan mampu memperkaya studi Al-Qur’an sekaligus menjaga integritas 

epistemologi Islam dalam wacana akademik global. 

Daftar Pustaka 

Agus Salim Syukran, Agus Salim Syukran. “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia.” Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-
Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90–108. https://doi.org/10.53563/ai.v1i2.21. 

Amrullah, Amrullah Harun, and Irfan Jaya Sakti. “Persepsi Orientalis Terhadap Hadis: Kajian 
Epistemologi.” Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 20–32. 
https://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/mustafid/article/view/1208. 

Arifin, Muhammad Patri. “Hermeneutika Fenomenologis Hasan Hanafi.” Rausyan Fikr: Jurnal Studi 
Ilmu Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 1 (2018): 1–26. https://doi.org/10.24239/rsy.v13i1.88. 

Darmayanti, and Maudin. “Pentingnya Pemahaman Dan Implementasi Moderasi Beragama Dalam 

 
41 Raja Ritonga, “The Firts Class of Women Heir Member in The Observation of Surah An-Nisa Ayat 11, 12 and 176,” 

Al- ‘ A Dalah : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 6, no. 1 (2021): 1–17, https://doi.org/10.31538/adlh.v6i1.1362. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

42 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Kehidupan Generasi Milenial.” Syattar: Studi Ilmu-Ilmu Hukum Dan Pendidikan 2, no. 1 (2021): 40–
51. 

Fahrurrozi, Muhammad. “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis.” Jurnal Penelitian Keislaman, 
no. 1 (2021). https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393. 

Hanif, Sharikhul, and Muhammad Irsyad. “Interpretasi Kisah Luqman Dalam Al- Qur’an Pada 
Realitas Agama Dan Sosial (Pendekatan Sastra Kebahasaan).” Jurnal Hikmah 19, no. 1 (2022): 38–
49. http://e-jurnal.staisumatera-medan.ac.id/index.php/hikmah/article/view/147. 

Husain, Fandi, and Ahmad Zakiy. “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM 
DALAM QS. AL- SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan Karya 
Thabathaba’i).” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14. 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.00
5%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_T
ERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Islamy, Athoillah. “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila.” POROS ONIM: Jurnal Sosial 
Keagamaan 3, no. 1 (2022): 18–30. https://doi.org/10.53491/porosonim.v3i1.333. 

Khasanah, Lulu Nurul, and Syafiin Mansur. “Kontribusi Dan Kontroversi Tafsir Orientalis Dalam 
Proses Reformasi Pemikiran Islam Modern.” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 3 (2025). 
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai/article/view/1542/1746. 

Kusuma, Ardli Johan, Restu Rahmawati, and La Ode Muhamad Fathun. “Model Islam Inklusif Di 
Indonesia Sebagai Kajian Kritik Terhadap Teori ‘Clash Of Civilizations’ Samuel P. Huntington.” 
Journal of Political Issues 3, no. 2 (2022): 62–76. https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71. 

Melati, Sri, and Zainal Arifin. “Teori Pemahaman Alquran Beserta Penafsirannya.” Edu Society: Jurnal 
Pendidikan, Ilmu Sosial, Dan Pengabdian Kepada Masyarakat 4, no. 1 (2024): 1204–9. 
https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety. 

Mubadalah.id. “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Perempuan.” Mubadalah .Id 02, no. 02 (2021). 
https://mubadalah.id/moderasi-beragama-dalam-perspektif-perempuan/. 

Mubarak, Muhammad Syahrul, and Yusyrifah Halid. “Dakwah Yang Menggembirakan Perspektif Al- 
Qur ’ an ( Kajian Terhadap Qs . An-Nahl Ayat 125 ).” Al-Munzir 13, no. 1 (2020): 47–49. 
https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-munzir/article/view/1823/1269. 

Mubarok, Ahmad Zaki. Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur`an Kontemporer Ala 
Muhammad Syahrur. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2007. 

Nugroho, Irzak Yuliardy. “Orientalisme Dan Hadits : Kritik Terhadap Sanad Menurut Pemikiran 
Joseph Schacht.” Asy-Syari`ah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 2 (2020). https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 

Nuraqila, Rachma Zahra, Siti Nuryanah, Wiwi Alawiyah, and Yosi Supenti. “Critical Analysis of the 
Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet SAW: A Comparative Study of the 
Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma.” Journal Of Fikrul Islam 01, no. 01 
(2025): 87–96. 
https://aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10. 

Nurdin, Fauziah. “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist.” Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah 
18, no. 1 (2021): 59. https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10525. 

Pengertian, Orientalisme, Ruang Lingkup, D A N Latar, Belakang Munculnya, and Kaum Orientalis. 
“Orientalisme: Pengertian, Objek, Ruang Lingkup, Dan Latar Belakang Munculnya Kaum 
Orientalis.” An-Najah: Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama 05, no. 01 (2026): 800–810. 
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/856/571. 

Priyono, Joko, Andarias Pangngaroan, and Rahel Rati Sarungallo. “Makna Kesetiaan Dalam Perjanjian 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 30-43 

 

43 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Allah : Analisis Kontekstual Kitab Hosea.” Jurnal Ilmiah Tafsir Alkitab 1, no. 2 (2024): 167–80. 
Ritonga, Raja. “The Firts Class of Women Heir Member in The Observation of Surah An-Nisa Ayat 

11, 12 and 176.” Al- ‘ A Dalah : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 6, no. 1 (2021): 1–17. 
https://doi.org/10.31538/adlh.v6i1.1362. 

Salsabila, Unik Hanifah, Lathifah Irsyadiyah Husna, Durotun Nasekha, and Anggi Pratiwi. 
“Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak Berkebutuhan 
Khusus.” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14. 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.00
5%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_T
ERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Saputri, Irdawati, Siti Hotiza, and Muhammad Syahrul Mubarak. “Nalar Pikir Orientalis Terhadap 
Kajian Al-Qur’an (Telaah Atas Metodologi John Wansbrough) Irdawati.” Jurnal Riset Agama 4, 
no. April (2024): 1–16. https://doi.org/10.15575/jra.v4i1.34435. 

Shafaunnida, Arzi. “Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam.” Jurnal 
Mahasiswa Pendidikan 2, no. 1 (2022): 23–35. 

Ulinnuha, Roma. “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of 
Interreligious Communication in West Sumatra.” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 22, no. 
1 (2021): 115–26. https://doi.org/10.14421/esensia.v22i1.2816. 

Wahyuddin, Indra, and Syamsu Syauqani. “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang 
Lingkup, Dan Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi.” DIRAYAH: Jurnal 
Ilmu Hadis, 2025. https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 

Yusuf, Maimun, Arifin Zain, and Maimun Fuadi. “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Qur`an.” 
Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dan Administrasi Islam 1, no. 2 (2017): 167. 
https://doi.org/10.22373/al-idarah.v1i2.2674. 

 

 


