Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

ORIENTALIS DAN AL-QUR’AN
(Ignaz Golziher, W. Montgomery Watt, Richard Bell)

Hafiz Hamdi Nasution, Muthmainnah, Sulidar
"PUniversitas Islam Negeri Sumatra Utara
Email: hafizhamdi27@gmail.com, muthmainnabmdn@gmail.com, sulidar@uinsn.ac.id

Abstrack

Orientalist studies of the Qut'an are a crucial discourse in the development of Islamic studies in the
West, spanning from the Middle Ages to the modern era. Orientalists such as Ignaz Goldziher, Richard
Bell, and W. Montgomery Watt have viewed the Qur'an through a historical-critical approach that
positions the sacred text of Islam as a product of Arab history and culture. This approach often stems
from epistemological assumptions that differ from the beliefs of Muslims, particularly regarding the
concepts of revelation, prophecy, and the transmission of the Qur'anic text. Consequently, many of
the conclusions reached contradict mainstream Islamic theological views. This article aims to analyze
these orientalist views on the Qur'an and examine the critical responses of Muslim scholars and
scholars. This research employs a qualitative method with a literature review approach, examining
orientalist works as well as classical and contemporary Islamic literature. The results demonstrate that
orientalism has indeed made significant contributions to the development of academic methodologies,
such as textual criticism and historical analysis. However, on the other hand, many orientalist studies
are considered to contain epistemological bias and theological reduction, because they ignore the
transcendental dimension of the Quran as divine revelation. Muslim scholars and scholars have
responded to this with methodological critiques based on Islamic scholatly traditions, such as the
science of tafsir (interpretation), the science of the Quran, and the science of hadith. This critique
affirms the authenticity of the Quran and the consistency of the transmission of revelation from the
time of the Prophet Muhammad (peace be upon him) to the present day. Therefore, this study
emphasizes the importance of a critical and proportionate approach to orientalism, so that Quranic
studies can continue to develop academically without losing their theological and spiritual foundations.
Keyword: Orientalisn, Qur'an, Ignaz Goldziber, Richard Bell, W. Montgomery Watt

Abstrak
Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an merupakan salah satu diskursus penting dalam perkembangan
studi Islam di Barat yang telah berlangsung sejak abad pertengahan hingga era modern. Para orientalis
seperti Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt memandang Al-Qur’an melalui
pendekatan historis-kritis yang menempatkan teks suci Islam sebagai produk sejarah dan budaya Arab.
Pendekatan ini sering kali berangkat dari asumsi epistemologis yang berbeda dengan keyakinan umat
Islam, khususnya terkait konsep wahyu, kenabian, dan transmisi teks Al-Qur’an. Oleh karena itu, tidak
sedikit kesimpulan yang dihasilkan bertentangan dengan pandangan teologis Islam arus utama. Artikel
ini bertujuan untuk menganalisis pandangan para orientalis tersebut terhadap Al-Qur’an sekaligus
mengkaji respons kritis dari ulama dan cendekiawan Muslim. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, dengan menelaah karya-karya orientalis serta literatur
keislaman klasik dan kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa orientalisme memang
memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan metodologi akademik, seperti kritik teks dan
analisis historis. Namun, di sisi lain, banyak kajian orientalis dinilai mengandung bias epistemologis
dan reduksi teologis, karena mengabaikan dimensi transendental Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi. Ulama
dan cendekiawan Muslim merespons hal tersebut dengan kritik metodologis yang berlandaskan tradisi
keilmuan Islam, seperti ilmu tafsir, ulumul Qut’an, dan ilmu hadis. Kritik ini menegaskan keotentikan

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam


mailto:hafizhamdi27@gmail.com
mailto:muthmainnahmdn@gmail.com
mailto:sulidar@uinsu.ac.id

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Al-Qur’an serta konsistensi transmisi wahyu dari masa Nabi Muhammad SAW hingga kini. Dengan
demikian, kajian ini menekankan pentingnya sikap kritis dan proporsional dalam menyikapi
orientalisme, agar studi Al-Qur’an dapat terus berkembang secara akademik tanpa kehilangan landasan
teologis dan spiritualnya.

Kata kunci: orientalisme, Al-Qur’an, Ignaz Goldziher, Richard Bell, W. Montgomery Watt

Pendahuluan

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya menjadi pedoman spiritual dan hukum
bagi kaum Muslim, tetapi juga telah lama menjadi objek kajian akademik di kalangan sarjana Barat.
Sejak abad pertengahan, kajian terhadap Al-Qur’an berkembang dalam tradisi yang dikenal sebagai
orientalisme, yakni studi tentang dunia Timur khususnya Islam yang dilakukan oleh para akademisi
Barat. Dalam perkembangannya, orientalisme tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah Eropa yang
sarat dengan kepentingan agama, kolonialisme, dan hegemoni pengetahuan. Kajian orientalis terhadap
Al-Qur’an sering menggunakan pendekatan historis-kritis, filologis, dan sosiologis yang berbeda dari
tradisi keilmuan Islam.! Tokoh-tokoh seperti Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery
Watt menjadi figur sentral dalam studi Al-Qur’an di Barat. Goldziher dikenal dengan kritiknya
terthadap hadis dan tradisi Islam klasik, Bell mengembangkan kritik teks terhadap struktur dan
kronologi Al-Qur’an, sementara Watt menafsirkan Islam dan kenabian Muhammad dalam kerangka
sejarah sosial masyarakat Arab. Pendekatan-pendekatan ini memberikan kontribusi metodologis dalam
studi Islam, namun juga memunculkan berbagai kontroversi di kalangan umat Islam.?

Sejumlah pandangan orientalis terhadap Al-Qur’an dinilai problematis karena cenderung
menempatkan Al-Qur’an semata-mata sebagai produk sejarah dan konstruksi budaya Arab abad
ketujuh. Perspektif semacam ini tidak hanya mereduksi makna Al-Qur’an sebagai teks normatif dan
transenden, tetapi juga mengabaikan dimensi wahyu yang menjadi fondasi utama teologi Islam. Dalam
kerangka tersebut, Al-Qur’an diperlakukan layaknya dokumen historis biasa yang tunduk sepenuhnya
pada dinamika sosial, politik, dan psikologis Nabi Muhammad SAW, sehingga otoritas ilahiah dan
kesakralannya kerap dipertanyakan. Pendekatan ini kemudian melahirkan kesimpulan-kesimpulan
yang tidak jarang bertentangan secara mendasar dengan keyakinan umat Islam. Selain itu, kritik
otientalis terhadap Al-Qur’an umumnya dibangun di atas asumsi epistemologis Barat yang bersifat
sekuler-rasionalistik. Asumsi ini memisahkan secara tegas antara wahyu dan sejarah, serta
menempatkan agama dalam kerangka analisis empiris semata. Akibatnya, metodologi yang digunakan
sering kali tidak sepenuhnya sejalan dengan kerangka keilmuan Islam yang mengakui wahyu sebagai
sumber pengetahuan yang sah dan otoritatif. Ketidaksinkronan epistemologis inilah yang menjadi

salah satu sumber utama ketegangan dalam dialog akademik antara sarjana Barat dan Muslim.>

! Muhammad Syahrul Mubarak and Yusyrifah Halid, “Dakwah Yang Menggembirakan Perspektif Al- Qur > an ( Kajian
Tethadap Qs . An-Nahl Ayat 125),” A/-Munzir 13, no. 1 (2020): 47-49, https://ejournal iainkendati.ac.id/index.php/al-
munzir/article/view/1823/1269.

2 Fauziah Nurdin, “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist,” Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirab 18, no. 1 (2021): 59,
https://doi.otg/10.22373 /jim.v18i1.10525.

3 Maimun Yusuf, Arifin Zain, and Maimun Fuadi, “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Quran,” A/-ldarab: Jurnal
Manajemen Dan Administrasi Islam 1, no. 2 (2017): 167, https://doi.otg/10.22373 /al-idarah.v1i2.2674.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Kondisi tersebut mendorong lahirnya respons kritis dari ulama dan cendekiawan Muslim, baik
klasik maupun kontemporer, yang berupaya mempertahankan otentisitas Al-Qur’an melalui
metodologi ilmiah yang telah mapan dalam tradisi Islam, seperti ulumul Qur’an, ilmu tafsir, dan kritik
sanad serta matan. Oleh karena itu, kajian terhadap orientalisme dan Al-Qur’an menjadi sangat penting
untuk memahami dinamika wacana akademik antara Barat dan Islam secara lebih utuh dan berimbang.
Artikel ini berfokus pada analisis pandangan orientalis terhadap Al-Qut’an, khususnya pemikiran Ignaz
Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt, serta mengkaji kritik ulama dan cendekiawan
Muslim terhadap pendekatan dan kesimpulan mereka. Dengan pendekatan kritis dan proporsional
tersebut, kajian Al-Qur’an diharapkan tidak terjebak pada sikap apologetik yang menutup diri dari
perkembangan metodologi akademik modern, namun juga tidak larut dalam kerangka analisis yang
menghilangkan dimensi sakral wahyu. Pengembangan studi Al-Qur’an seyogianya ditempatkan dalam
dialog ilmiah yang sehat antara tradisi keilmuan Islam dan pendekatan akademik kontemporer,
sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif dan berimbang. Sikap kritis diperlukan
untuk menilai asumsi, metode, dan kesimpulan para orientalis secara objektif, sementara sikap
proporsional menjadi kunci agar kritik tersebut tidak menafikan kontribusi positif orientalisme dalam
memperkaya kajian ilmiah.*

Dalam konteks ini, landasan teologis Islam berfungsi sebagai kerangka normatif yang
fundamental dalam menjaga dan meneguhkan posisi Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi yang bersifat
transenden, sekaligus sebagai sumber utama nilai, etika, dan pedoman hidup umat Islam. Keberadaan
landasan teologis tersebut menjadi penentu arah dalam setiap upaya kajian Al-Qur’an, agar aktivitas
ilmiah tidak terlepas dari prinsip dasar keimanan yang telah menjadi konsensus umat Islam sepanjang
sejarah. D1 saat yang sama, tradisi keilmuan Islam yang telah mengakar kuat—melalui disiplin ulumul
Qur’an, tafsir, qira’at, dan ilmu hadis—menyediakan perangkat metodologis yang sistematis,
komprehensif, dan teruji secara historis untuk memahami, menafsirkan, serta menjaga otentisitas Al-
Qur’an dari berbagai bentuk distorsi dan reduksi makna. Tradisi keilmuan tersebut menunjukkan
bahwa studi Al-Qur’an dalam Islam tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan adaptif terhadap
konteks zaman. Para ulama dari berbagai periode telah menunjukkan keterbukaan terhadap
pengembangan metode dan pendekatan baru, selama tetap berada dalam koridor prinsip-prinsip dasar
akidah Islam.’

Hal ini menegaskan bahwa integrasi antara ketajaman analisis akademik dan kesadaran teologis
bukanlah suatu pilihan, melainkan kebutuhan mendesak dalam studi Al-Qur’an kontemporer. Tanpa
integrasi tersebut, kajian Al-Qur’an berpotensi kehilangan kedalaman spiritualnya atau, sebaliknya,
terjebak dalam sikap defensif yang menghambat perkembangan ilmiah. Berdasarkan kerangka tersebut,
tujuan utama artikel ini adalah untuk menganalisis secara kritis pandangan orientalis terhadap Al-
Qur’an sekaligus menegaskan kontribusi dan relevansi tradisi keilmuan Islam dalam merespons
tantangan pemikiran modern. Adapun urgensi kajian ini terletak pada upaya membangun wacana studi

* Roma Ulinnuha, “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of Interreligious
Communication in West Sumatra,” ESENSLA: Jurnal Imu-Iimu Ushuluddin 22, no. 1 (2021): 115-26,
https://doi.org/10.14421 /esensia.v22i1.2816.

5> Agus Salim Syukran Agus Salim Syukran, “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia,” ALl jaz : Jurnal Studi Al-Qur'an, Falsafah
Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90-108, https://doi.otg/10.53563/ai.v1i2.21.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Al-Qur’an yang seimbang, bermartabat, dan berakar kuat pada khazanah keilmuan Islam, namun tetap
dialogis dengan perkembangan akademik global. Dengan demikian, kajian Al-Qur’an diharapkan dapat
terus berkembang sebagai disiplin ilmiah yang kokoh secara metodologis, relevan secara normatif dan
spiritual, serta mampu memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan
peradaban manusia.®
Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (Zbrary research),
yaitu suatu pendekatan penelitian yang menitikberatkan pada penelusuran, pengkajian, dan analisis
terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan dengan fokus kajian.” Pendekatan ini dipilih karena
objek utama penelitian bukanlah fenomena empiris di lapangan, melainkan gagasan, pemikiran, dan
konstruksi akademik yang tertuang dalam karya-karya ilmiah para orientalis serta respons kritis ulama
dan cendekiawan Muslim terhadap kajian orientalis tentang Al-Qur’an. Dengan demikian, studi
pustaka dinilai paling tepat untuk menggali secara mendalam kerangka berpikir, asumsi epistemologis,
serta metode yang digunakan oleh masing-masing pihak. Data penelitian diperoleh dari berbagai
sumber literatur yang memiliki relevansi langsung dengan tema kajian. Sumber data primer dalam
penelitian ini mencakup karya-karya orientalis yang secara khusus membahas Al-Qur’an, terutama
tulisan Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt. Karya-karya tersebut dipilih karena
memiliki pengaruh signifikan dalam membentuk arus utama kajian orientalis tentang Al-Qur’an dan
sering dijadikan rujukan dalam studi Islam di Barat.®

Sementara itu, sumber data sekunder berasal dari literatur ilmiah Muslim, baik klasik maupun
kontemporer, seperti kitab-kitab ‘ulim al-Qut’an, karya-karya tafsir, serta buku dan artikel akademik
yang secara khusus mengkaji orientalisme dan kritik terhadap metodologi serta kesimpulan para
orientalis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui proses penelusuran literatur secara sistematis,
pembacaan kritis, serta pencatatan terhadap konsep, argumen, dan temuan yang relevan dengan fokus
penelitian. Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-
analitis. Tahap deskriptif dilakukan dengan memaparkan secara objektif pandangan para orientalis
mengenai Al-Qur’an, sedangkan tahap analitis diarahkan pada pengkajian kritis terhadap pandangan
tersebut berdasarkan kerangka epistemologi dan metodologi keilmuan Islam. Melalui metode ini,
penelitian diharapkan mampu menghadirkan pemahaman yang komprehensif, objektif, dan
argumentatif mengenai dinamika kajian orientalis dan respons ulama Muslim dalam studi Al-Qur’an,

¢ Darmayanti and Maudin, “Pentingnya Pemahaman Dan Implementasi Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Generasi
Milenial,” Syattar: Studi Ipn-Iimn Hukum Dan Pendidikan 2, no. 1 (2021): 40-51.

7 Fandi Husain and Ahmad Zakiy, “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM DALAM QS. AL-
SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan Karya Thabathaba’i),” Sustainability (Switzerland) 11,
no. 1 (2019): 1-14, http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps: / / www.resea
rchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.

8 Unik Hanifah Salsabila et al., “Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak
Berkebutuhan Khusus,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14,
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps: / / www.resea
rchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARL

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

serta memberikan kontribusi akademik yang bermakna bagi pengembangan kajian Al-Qur’an
kontemporer.’
Hasil dan Pembahasan
A. Orientalisme dan Kajian Al-Qur’an

Orientalisme dalam konteks kajian Al-Qur’an merujuk pada tradisi akademik Barat yang
menempatkan Islam dan kitab sucinya sebagai objek studi ilmiah dengan pendekatan historis, filologis,
dan kritis. Sejak abad pertengahan, kajian ini berkembang seiring meningkatnya interaksi antara dunia
Barat dan Islam, baik melalui polemik keagamaan, misi keilmuan, maupun kepentingan politik
kolonial. Al-Qur’an menjadi fokus utama karena posisinya sebagai sumber ajaran Islam dan fondasi
peradaban Muslim.!® Dalam perkembangannya, orientalisme modern tidak lagi semata-mata bertujuan
polemis, tetapi berupaya memasuki ranah akademik dengan metode ilmiah yang sistematis. Para
orientalis menggunakan pendekatan kritik teks, sejarah pewahyuan, serta perbandingan dengan tradisi
Yahudi dan Kristen untuk memahami Al-Qur’an.'! Pendekatan ini didasarkan pada asumsi bahwa Al-
Qur’an dapat dianalisis sebagaimana teks-teks keagamaan lain yang lahir dalam konteks sosial dan
sejarah tertentu. Asumsi inilah yang kemudian menjadi titik perbedaan mendasar antara orientalis dan
ulama Muslim. Bagi banyak orientalis, Al-Qur’an dipandang sebagai produk sejarah yang tidak terlepas
dari realitas budaya dan intelektual masyarakat Arab abad ke-7. Pandangan ini mendorong lahirnya
teori-teori tentang pengaruh tradisi sebelumnya terhadap Al-Qur’an, baik dari Yahudi maupun
Kristen, serta upaya penyusunan ulang kronologi Wahyu.12 Meskipun metode ini dianggap sah dalam
tradisi akademik Barat, ia sering kali mengabaikan dimensi transendental wahyu yang menjadi inti
keimanan umat Islam.!3

Edward Said mengkritik orientalisme sebagai wacana yang tidak sepenuhnya netral.
Menurutnya, kajian orientalis terhadap Islam, termasuk Al-Qur’an, sering kali dibentuk oleh relasi
kuasa antara Barat dan Timur.'* Pengetahuan tentang Islam diproduksi dalam kerangka dominasi,
sehingga menghasilkan representasi yang bias dan stereotipikal. Dalam konteks ini, Al-Qur’an kerap
diposisikan bukan sebagai wahyu ilahi, melainkan sebagai teks problematis yang perlu “diluruskan”
melalui pendekatan Barat. Meskipun demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa orientalisme turut
memberikan kontribusi dalam pengembangan studi Al-Qur’an, terutama dalam aspek filologi,
penerjemahan, dan pengenalan Islam ke dunia akademik global. Namun, kontribusi tersebut perlu

disikapi secara kritis dan selektif.!

9 Arzi Shafaunnida, “Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam,” Jurnal Mabasiswa Pendidikan 2, no.
1 (2022): 23-35.

10 Bernard Lewis, Islam and the West (Oxford: Oxford University Press, 1993), h. 5.

1 Jacques Waardenburg, Classical Approaches to the Study of Religion (Berlin: Walter de Gruyter, 1999), h. 212.

12 Richard Bell, Introduction to the Qur'an, ed. W. Montgomery Watt (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1970), h. 21.
13 Sri Melati and Zainal Arifin, “Teori Pemahaman Alquran Beserta Penafsirannya,” Edu Society: Jurnal Pendidifan, 1lmu
Sosial, Dan Pengabdian Kepada Masyarakat 4, no. 1 (2024): 1204--9, https://jurnal.permapendis-
sumut.org/index.php/edusociety.

14 Edward W. Said, Orientalism (New York: Pantheon Books, 1978), h. 2.

15 Athoillah Islamy, “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila,” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 3, no. 1
(2022): 18-30, https://doi.org/10.53491/porosonim.v3il1.333.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Tanpa sikap kritis yang memadai, kajian orientalis terthadap Al-Qur’an berpotensi terjebak pada
reduksionisme metodologis yang menempatkan Al-Qur’an semata-mata sebagai objek kajian historis.
Dalam kerangka ini, Al-Qur’an diperlakukan layaknya dokumen masa lalu yang hanya relevan untuk
dianalisis melalui pendekatan filologis, sosiologis, atau historis, tanpa mempertimbangkan dimensi
wahyu dan kesakralannya.'® Pendekatan semacam ini tidak hanya membatasi pemahaman terhadap Al-
Qur’an, tetapi juga berisiko melahirkan kesimpulan yang mengabaikan makna teologis dan spiritual
yang menjadi inti dari keberadaan Al-Qur’an dalam Islam. Lebih jauh, reduksi Al-Qur’an menjadi
objek kajian historis semata dapat mengaburkan posisinya sebagai kitab suci yang hidup (/ving scripture)
dalam tradisi keilmuan dan spiritual umat Islam. Al-Qur’an tidak hanya hadir sebagai teks tertulis,
tetapi juga sebagai sumber nilai, inspirasi etis, dan pedoman hidup yang terus diaktualisasikan melalui
praktik ibadah, hukum, pendidikan, dan budaya Muslim sepanjang sejarah.17

Tradisi tafsir, gira’at, ulumul Qur’an, hingga praktik penghafalan dan pengamalan Al-Qur’an
menunjukkan bahwa interaksi umat Islam dengan Al-Qur’an bersifat dinamis dan berkelanjutan,
bukan sekadar hubungan akademik yang bersifat deskriptif. Oleh karena itu, sikap kritis menjadi
kebutuhan mendasar dalam menyikapi kajian orientalis. Sikap ini bukan berarti menolak seluruh
pendekatan akademik modern, melainkan menempatkannya secara proporsional agar tidak menafikan
dimensi normatif dan spiritual Al-Qur’an. Dengan sikap kritis yang berimbang, kajian Al-Qut’an dapat
dikembangkan secara lebih utuh, yakni dengan mengintegrasikan analisis historis dan filologis dengan
kesadaran teologis Islam. Pendekatan semacam ini memungkinkan lahirnya pemahaman yang lebih
komprehensif, sekaligus menjaga martabat Al-Qur’an sebagai kitab suci yang hidup dan berpengaruh
nyata dalam kehidupan umat Islam hingga masa kini.'8
B. Pandangan Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt tethadap Al-Qur’an

Ignaz Goldziher merupakan salah satu tokoh orientalis paling berpengaruh dalam studi Islam
modern. Meskipun lebih dikenal melalui kajiannya terhadap hadis, pandangan Goldziher memiliki
implikasi penting terhadap studi Al-Qur’an. Ia memandang tradisi Islam, termasuk penafsiran Al-
Qur’an, sebagai produk perkembangan historis umat Islam, bukan semata-mata refleksi wahyu ilahi.'”
Menurutnya, pemahaman keagamaan dalam Islam sangat dipengaruhi oleh dinamika sosial, politik,
dan teologis pada masa-masa setelah wafatnya Nabi Muhammad. Dalam kerangka ini, Goldziher
melihat tafsir Al-Qur’an sebagai arena konflik ideologis antarkelompok dalam Islam. Ia berargumen
bahwa perbedaan penafsiran sering kali mencerminkan kepentingan mazhab dan kekuasaan, bukan
makna asli wahyu.?’ Pendekatan ini secara tidak langsung mereduksi otoritas transenden Al-Qur’an
dan menempatkannya sebagai teks yang maknanya dibentuk oleh konteks sejarah. Pandangan

16 Mubadalah.id, “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Perempuan,” Mubadalah .1d 02, no. 02 (2021),
https://mubadalah.id/moderasi-beragama-dalam-perspektif-perempuan/.

17 Muhammad Patri Arifin, “Hermeneutika Fenomenologis Hasan Hanafi,” Rausyan Fikr: Jurnal Studi Inmu Ushulnddin Dan
Filsafat 13, no. 1 (2018): 1-26, https://doi.org/10.24239/tsy.v13i1.88.

18 Muhammad Fahrurrozi, “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis,” Jurnal Penelitian Keislaman, no. 1 (2021),
https:/ /jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393.

19 Ignaz Goldziher, Muslim Studzes, trans. C. R. Barber and S. M. Stern (London: Allen & Unwin, 1967), h. 37.

20 Ibid., h. 44.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Goldziher kemudian menjadi landasan bagi pendekatan historis-kritis dalam studi Islam Barat,
meskipun menuai kritik keras dari kalangan ulama Muslim.

Richard Bell memusatkan kajiannya secara langsung pada Al-Qur’an, khususnya dalam aspek
struktur dan sejarah pewahyuan. Dalam Introduction to the Qur'an, Bell menyatakan bahwa Al-Qur’an
tidak tersusun secara sistematis dan mengalami proses penyuntingan bertahap.?! Berdasarkan asumsi
tersebut, ia berusaha merekonstruksi urutan kronologis wahyu untuk memahami perkembangan
pemikiran Nabi Muhammad. Bell juga berpendapat bahwa kandungan Al-Qur’an banyak dipengaruhi
oleh tradisi Yahudi dan Kristen yang telah berkembang sebelumnya.?? Dengan pendekatan kritik teks,
ia memandang Al-Qur’an sebagai hasil refleksi religius Nabi terhadap lingkungan sosial dan
intelektualnya. Pandangan ini menimbulkan kontroversi karena menempatkan Al-Qur’an sebagai
produk sejarah manusia, bukan sebagai wahyu yang turun secara transenden. Bagi ulama Muslim,
pendekatan Bell dinilai mengabaikan konsep i‘jaz al-Qut’an dan otentisitas wahyu.

W. Montgomery Watt dikenal sebagai orientalis yang relatif lebih simpatik terhadap Islam
dibandingkan pendahulunya. Dalam karya-karyanya tentang Nabi Muhammad, Watt menggambarkan
Nabi sebagai sosok yang jujur, visioner, dan reformis sosial.?> Namun demikian, ia tetap menafsirkan
kemunculan Islam dalam kerangka sejarah dan sosiologi masyarakat Arab abad ke-7. Dalam
pandangan Watt, Al-Qur’an dipahami sebagai respons terhadap kondisi sosial-ekonomi dan politik
masyarakat Arab, seperti ketimpangan sosial dan konflik antarsuku.** Meskipun ia mengakui kejujuran
Nabi Muhammad, Watt menolak konsep wahyu dalam pengertian teologis Islam. Pendekatan ini
dianggap problematis karena menggeser Al-Qur’an dari posisi wahyu ilahi menjadi fenomena historis
semata. Dengan demikian, meskipun lebih moderat, pemikiran Watt tetap berada dalam kerangka
epistemologi Barat yang sekuler.

C. Kritik Ulama dan Cendekiawan Muslim terhadap Kajian Orientalis

Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an tidak luput dari kritik para ulama dan cendekiawan
Muslim. Kritik tersebut terutama diarahkan pada asumsi epistemologis dan metodologi yang
digunakan orientalis dalam memahami teks suci Islam. Ulama Muslim menilai bahwa pendekatan
otientalis sering kali berangkat dari kerangka sekuler Barat yang memisahkan wahyu dari dimensi
transendental, sehingga menghasilkan kesimpulan yang tidak sejalan dengan keyakinan dan tradisi
keilmuan Islam.*> Salah satu kritik utama diarahkan kepada pandangan Ignaz Goldziher yang
memandang tradisi Islam sebagai produk konflik sosial dan politik pasca-Nabi. Ulama Muslim
menolak generalisasi tersebut dengan menegaskan bahwa Islam telah mengembangkan metodologi
kritik internal yang ketat, khususnya dalam bidang hadis dan tafsir. Tradisi ilmu sanad dan matan dalam

2t Richard Bell, Introduction to the Qur'an, ed. W. Montgomery Watt (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1970), h. 53.
22 1bid., h. 21.

23 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Clarendon Press, 1953), h. 15.

24 W. Montgomery Watt, Mubammad at Medina (Oxford: Clarendon Press, 1956), h. 78.

25 Ardli Johan Kusuma, Restu Rahmawati, and La Ode Muhamad Fathun, “Model Islam Inklusif Di Indonesia Sebagai
Kajian Kritik Terhadap Teori ‘Clash Of Civilizations” Samuel P. Huntington,” Journal of Political Issues 3, no. 2 (2022): 62—
76, https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

studi hadis, sebagaimana dirumuskan oleh ulama seperti al-Bukhart dan Muslim, menunjukkan adanya
sistem verifikasi ilmiah yang tidak dapat disederhanakan sebagai konstruksi politik belaka.?®

Dengan demikian, klaim Goldziher dinilai mengabaikan kekayaan metodologi klasik Islam.
Terhadap pandangan Richard Bell yang menilai Al-Qur’an sebagai refleksi pemikiran Nabi
Muhammad yang dipengaruhi tradisi Yahudi dan Kristen, ulama tafsir menegaskan konsep wahyu
sebagai landasan utama. Kitab-kitab ‘“w/im al-Qur'an karya al-Zarkashi dan al-Suyuti menjelaskan
keutuhan Al-Qut’an, proses pewahyuan, serta aspek i'jaz yang tidak dapat dijelaskan hanya melalui
pendekatan historis.?” Kritik ini menekankan bahwa kesamaan tema antara Al-Qur’an dan kitab-kitab
sebelumnya tidak serta-merta menunjukkan pengaruh langsung, melainkan dapat dipahami sebagai
kesatuan sumber wahyu ilahi. Sementara itu, terhadap pendekatan W. Montgomery Watt yang
menafsirkan Al-Qur’an dalam kerangka sosial-ekonomi masyarakat Arab, cendekiawan Muslim
mengakui pentingnya konteks sejarah, tetapi menolak reduksi teologis terhadap wahyu. Sejumlah
sarjana Muslim kontemporer seperti Fazlur Rahman berupaya mengintegrasikan pendekatan historis
dengan prinsip normatif Al-Quran.®® Pendekatan ini berbeda dari orientalisme karena tetap
menempatkan wahyu sebagai sumber utama, bukan sekadar fenomena sejarah.

Kritik terhadap orientalisme tidak hanya lahir dari kalangan ulama klasik, tetapi juga
dikembangkan secara sistematis oleh para pemikir Muslim modern dan kontemporer, di antaranya
Syed Hossein Nasr dan Ismail Raji al-Faruqi. Kedua tokoh ini memberikan kontribusi penting dalam
membangun kritik epistemologis yang lebih mendalam terhadap orientalisme, khususnya dalam
kajiannya terhadap Islam dan Al-Qur’an. Kritik mereka tidak berhenti pada penolakan atas kesimpulan
orientalis, tetapi diarahkan pada pembongkaran kerangka berpikir, asumsi dasar, serta struktur
pengetahuan yang melandasi kajian orientalis itu sendiri.?® Syed Hossein Nasr menilai bahwa kegagalan
utama orientalisme dalam memahami Islam bersumber dari penggunaan epistemologi sekuler-modern
yang memisahkan secara tegas antara pengetahuan dan kesakralan. Menurut Nasr, Islam termasuk Al-
Qur’an tidak dapat dipahami secara utuh jika hanya didekati dengan metode historis-empiris yang
menyingkirkan dimensi metafisis dan transendental wahyu. Orientalisme, dalam pandangannya,
cenderung mereduksi agama menjadi fenomena sosial-budaya semata, sehingga kehilangan makna
terdalam Islam sebagai sacred tradition. Oleh karena itu, Nasr menegaskan pentingnya epistemologi
Islam yang mengintegrasikan akal, wahyu, dan intuisi intelektual (zntellectns) dalam memahami realitas
keagamaan.*”

Sementara itu, Ismail Raji al-Faruqi memandang orientalisme tidak sekadar sebagai aktivitas
akademik yang netral, melainkan sebagai bagian dari struktur dominasi pengetahuan Barat yang
memiliki keterkaitan erat dengan sejarah kolonialisme dan hegemoni intelektual. Dalam

20 Muhammad ibn Isma‘il al-Bukhati, a/-Tarikh al-Kabir (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1987), h. 14.

27 Jalal al-Din al-Suyuti, al-ligan fi ‘Uliim al-Qur'an (Kairo: al-Maktabah al-Tijariyah, 1967), jilid I, h. 23.

28 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur'an (Chicago: University of Chicago Press, 1980), h. 5.

2 Kusuma, Rahmawati, and Fathun, “Model Islam Inklusif Di Indonesia Sebagai Kajian Kritik Terhadap Teori ‘Clash
Of Civilizations’ Samuel P. Huntington.”

30 Indra Wahyuddin and Syamsu Syauqani, “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang Lingkup, Dan
Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi,” DIRAY.AH: Jurnal Imu Hadis, 2025, https:/ /www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

pandangannya, orientalisme sering kali berfungsi sebagai instrumen ideologis yang membentuk cara
Barat memahami dan merepresentasikan Islam. Representasi tersebut cenderung bias, karena Islam
diposisikan sebagai “yang lain” (#he other), yakni objek kajian yang dianggap statis, irasional, dan
problematis. Sebaliknya, Barat ditempatkan sebagai subjek penilai yang rasional, objektif, dan superior
secara intelektual. Pola relasi semacam ini, menurut al-Faruqi, tidak hanya melahirkan ketimpangan
epistemologis, tetapi juga berdampak pada konstruksi pengetahuan global yang tidak adil. Al-Faruqi
menilai bahwa bias orientalis tidak dapat dilepaskan dari paradigma keilmuan Barat yang sekuler dan
antroposenttis, yang menyingkirkan wahyu sebagai sumber pengetahuan yang sah.3!

Dalam konteks kajian Al-Qur’an, paradigma ini berimplikasi pada upaya reduksi wahyu
menjadi produk sosial-historis belaka. Untuk mengimbangi kondisi tersebut, al-Faruqi mengajukan
gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai proyek intelektual strategis. Gagasan ini bukanlah
penolakan terhadap ilmu modern, melainkan upaya rekonstruksi kritis agar ilmu-ilmu tersebut disusun
kembali berdasarkan wor/dview Islam yang berlandaskan tauhid, kesatuan ilmu, dan integrasi antara nilai
etika dan pengetahuan. Melalui Islamisasi ilmu pengetahuan, al-Faruqi bertujuan membangun tradisi
keilmuan Islam yang mandiri, kritis, dan kreatif, tanpa terjebak dalam ketergantungan epistemologis
pada Barat. Dalam kerangka ini, umat Islam diharapkan mampu menjadi subjek aktif dalam produksi
pengetahuan, bukan sekadar konsumen atau objek kajian. Kritik-kritik yang dikemukakan oleh al-
Faruqi, bersama pemikiran Syed Hossein Nasr, menunjukkan bahwa respons Muslim terhadap
orientalisme tidak bersifat defensif atau reaktif semata.*>

Sebaliknya, kritik-kritik yang dikemukakan oleh para pemikir Muslim tersebut mencerminkan
upaya serius dan berkesinambungan untuk membangun dialog akademik yang lebih adil, setara, dan
proporsional antara tradisi keilmuan Islam dan Barat. Kritik ini tidak diarahkan untuk menafikan
seluruh kontribusi orientalisme, melainkan untuk menempatkannya secara objektif dalam peta
keilmuan global.** Dengan sikap demikian, para cendekiawan Muslim berupaya keluar dari pola relasi
yang timpang di mana Barat selalu diposisikan sebagai subjek penafsir dan Islam sebagai objek kajian—
menuju relasi dialogis yang mengakui kesetaraan epistemologis antartradisi keilmuan. Upaya
membangun dialog akademik yang adil menuntut adanya keterbukaan intelektual dari kedua belah
pihak. Dari sisi Muslim, keterbukaan ini diwujudkan melalui kesediaan untuk mengkaji metode dan
pendekatan ilmiah modern secara kritis, tanpa sikap apriori. Sementara itu, tuntutan keadilan dan

31 Irzak Yuliardy Nugroho, “Orientalisme Dan Hadits : Kritik Terhadap Sanad Menurut Pemikiran Joseph Schacht,”
Asy-Syari°ab: Jurnal Hukum Islam 6, no. 2 (2020), https:/ /www.c-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/atticle/view/522/146.

%2 Lulu Nurul Khasanah and Syafiin Mansur, “Kontribusi Dan Kontroversi Tafsit Orientalis Dalam Proses Reformasi
Pemikiran Islam Modern,” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 3 (2025),

https:/ /joutnal.atipafi.or.id/index.php/jbpai/article /view/1542/1746.

33 Shatikhul Hanif and Muhammad Irsyad, “Interpretasi Kisah Lugman Dalam Al- Qur’an Pada Realitas Agama Dan
Sosial (Pendekatan Sastra Kebahasaan),” Jurnal Hikmah 19, no. 1 (2022): 38-49, http://e-jurnal.staisumatera-
medan.ac.id/index.php/hikmah/article/view/147.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

kesetaraan mengharuskan kajian Barat terhadap Islam menghormati kerangka teologis dan
epistemologis Islam sebagai sistem pengetahuan yang otonom dan sah. 34

Dalam konteks ini, kritik terhadap orientalisme berfungsi sebagai koreksi epistemologis agar
kajian Islam tidak terjebak dalam bias ideologis, reduksionisme historis, maupun generalisasi yang
menyederhanakan kompleksitas tradisi Islam. Lebih jauh, kritik tersebut juga bertujuan memperkaya
kajian Islam dengan pengembangan kerangka epistemologi yang autentik dan berimbang.
Epistemologi Islam tidak menolak rasionalitas dan metode ilmiah, tetapi mengintegrasikannya dengan
wahyu, nilai etika, dan dimensi spiritual. Kerangka epistemologis semacam ini memungkinkan lahirnya
kajian yang tidak hanya kuat secara metodologis, tetapi juga bermakna secara normatif dan relevan
bagi kehidupan umat. Dalam menghadapi tantangan intelektual kontemporer—seperti sekularisast,
relativisme kebenaran, dan krisis makna—pendekatan yang integratif ini menjadi sangat penting.®®
Dengan demikian, kritik Muslim terhadap orientalisme perlu dipahami bukan sebagai sikap penolakan
total atau reaksi emosional yang bersifat ideologis, melainkan sebagai bagian dari ikhtiar konstruktif
untuk mengembangkan studi Islam yang dialogis, reflektif, dan berorientasi pada kemajuan ilmu
pengetahuan. Kiritik ini berangkat dari kesadaran bahwa setiap tradisi keilmuan memiliki asumsi dasar,
kerangka epistemologis, dan kepentingan historis tertentu yang perlu dikaji secara terbuka dan kritis.
Oleh karena itu, respons Muslim terhadap orientalisme diarahkan untuk menempatkan kajian Islam
dalam posisi subjek yang aktif dan berdaulat secara intelektual, bukan sekadar objek pasif dari penilaian
akademik pihak lain. Dalam kerangka dialogis, kritik tersebut mendorong terbangunnya komunikasi
ilmiah yang lebih sehat antara sarjana Muslim dan Barat, yang didasarkan pada prinsip saling
menghormati dan kesetaraan epistemologis. Dialog semacam ini memungkinkan terjadinya pertukaran
gagasan, metode, dan perspektif secara produktif, tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip dasar
keimanan.*®

Sementara itu, sifat reflektif dari kritik Muslim menunjukkan adanya kesadaran internal untuk
terus melakukan evaluasi dan pengembangan metodologi kajian Islam agar tetap relevan dengan
konteks zaman dan tantangan intelektual kontemporer. Lebih jauh, orientasi kritik ini pada kemajuan
ilmu pengetahuan menegaskan bahwa studi Islam tidak berada di luar dinamika perkembangan
akademik global. Sebaliknya, kajian Islam justru diharapkan mampu memberikan kontribusi substantif
dalam wacana keilmuan lintas disiplin, seperti studi agama, filsafat, sejarah, dan ilmu sosial. Kontribusi
tersebut akan semakin bermakna apabila dibangun di atas fondasi epistemologis Islam yang autentik,

yang mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan nilai-nilai etika. Dengan pendekatan demikian, kajian

3+ Amrullah, Amrullah Harun, and Irfan Jaya Sakti, “Persepsi Orientalis Terhadap Hadis: Kajian Epistemologi,” A/
Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 20-32, https://ejournal.iain-
manado.ac.id/index.php/mustafid/article /view/1208.

3 Rachma Zahra Nuragila et al., “Critical Analysis of the Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet
SAW: A Comparative Study of the Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma,” Journal Of Fikrul Isiam
01, no. 01 (2025): 87-96, https://aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10.

3 Orientalisme Pengertian et al., “Orientalisme: Pengertian, Objek, Ruang Lingkup, Dan Latar Belakang Munculnya
Kaum Orientalis,” An-Najah: Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama 05, no. 01 (2026): 800810,

https:/ /joutnal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/856/571.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Islam diharapkan mampu tampil sebagai disiplin ilmiah yang terbuka, kritis, dan produktif, tanpa
kehilangan jati diri teologis dan epistemologisnya.®”

Kesetiaan pada nilai-nilai dasar Islam seperti tauhid, keadilan, dan kemaslahatan—merupakan
fondasi utama dalam setiap upaya pengembangan ilmu pengetahuan dalam tradisi keilmuan Islam.
Tauhid menegaskan prinsip kesatuan realitas dan sumber pengetahuan, sehingga ilmu tidak dipahami
sebagai entitas yang netral dan terpisah dari nilai, melainkan sebagai sarana untuk mengenal kebenaran
dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Prinsip ini mencegah ilmu pengetahuan terjebak dalam
sekularisasi yang memisahkan dimensi rasional dari tanggung jawab spiritual. Dengan demikian,
pengembangan ilmu dalam Islam selalu diarahkan untuk mencapai keseimbangan antara kecerdasan
intelektual dan kesadaran transendental. Nilai keadilan menjadi penopang etis yang memastikan bahwa
ilmu pengetahuan dikembangkan dan digunakan secara proporsional, objektif, serta tidak
melanggengkan dominasi dan ketimpangan, baik dalam relasi sosial maupun dalam produksi
pengetahuan. Dalam konteks kajian Islam dan orientalisme, keadilan menuntut adanya sikap ilmiah
yang jujur, bebas dari prasangka, serta menghargai tradisi keilmuan Islam sebagai sistem pengetahuan
yang sah dan otonom.*®

Sementara itu, prinsip kemaslahatan menempatkan ilmu pengetahuan sebagai instrumen untuk
menghadirkan kebaikan dan kemanfaatan bagi umat manusia. Ilmu tidak berhenti pada tataran teoritis,
tetapi harus berkontribusi pada perbaikan kehidupan sosial, moral, dan peradaban. Dalam kerangka
inilah krittk Muslim terhadap orientalisme menemukan relevansinya. Kritik tersebut bukan sekadar
upaya mempertahankan identitas, melainkan bagian dari ikhtiar untuk memastikan bahwa kajian Islam
berkembang secara bermartabat, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan. Dengan tetap setia
pada nilai-nilai dasar Islam, studi Islam mampu berpartisipasi secara aktif dan signifikan dalam
percakapan akademik global, tanpa kehilangan jati diri epistemologis dan spiritualnya.®” Pada akhirnya,
kritik terhadap orientalisme menegaskan bahwa tradisi keilmuan Islam bukanlah tradisi yang beku,
tertutup, atau anti terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Sebaliknya, tradisi keilmuan Islam
merupakan tradisi pengetahuan yang hidup dan dinamis, yang sejak awal kemunculannya telah
berkembang melalui dialog intelektual yang luas dengan berbagai peradaban, budaya, dan sistem
pemikiran. Sejarah panjang keilmuan Islam memperlihatkan bagaimana para ulama mampu
mengintegrasikan wahyu, akal, dan realitas sosial dalam membangun disiplin ilmu yang beragam, mulai
dari tafsir, hadis, fikih, hingga filsafat dan sains. Dinamika ini menunjukkan adanya kapasitas internal
dalam Islam untuk beradaptasi dan merespons perubahan zaman tanpa kehilangan jati diri

epistemologisnya.*’

37 Trdawati Saputri, Siti Hotiza, and Muhammad Syahrul Mubarak, “Nalar Pikir Orientalis Terhadap Kajian Al-Qur’an
(Telaah Atas Metodologi John Wansbrough) Irdawati,” Jurnal Riset Agama 4, no. April (2024): 1-16,
https://doi.otg/10.15575/jra.v4i1.34435.

3 Joko Priyono, Andarias Pangngaroan, and Rahel Rati Sarungallo, “Makna Kesetiaan Dalam Petjanjian Allah : Analisis
Kontekstual Kitab Hosea,” Jurnal Ilmiah Tafsir Alkitab 1, no. 2 (2024): 167-80.

% Melati and Arifin, “Teori Pemahaman Alquran Beserta Penafsirannya.”

40 Ahmad Zaki Mubarok, Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur an Kontemporer Ala Mubammad Syahrur
(Yogyakarta: eLSAQ Press, 2007).

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Keterbukaan terhadap dialog menjadi salah satu ciri utama tradisi keilmuan Islam. Dialog ini
tidak hanya berlangsung secara internal di antara berbagai mazhab dan aliran pemikiran, tetapi juga
secara cksternal dengan tradisi keilmuan lain. Dalam konteks kontemporer, keterbukaan tersebut
tercermin dalam kesediaan cendekiawan Muslim untuk berdialog dengan kajian orientalis dan
pendekatan akademik modern. Namun, dialog ini dibangun di atas prinsip kesetaraan dan sikap kritis,
bukan penerimaan tanpa seleksi.*! Dengan demikian, tradisi keilmuan Islam tetap terjaga dari dominasi
epistemologis yang dapat mengaburkan nilai-nilai dasarnya. Fondasi nilai yang kokoh seperti tauhid,
keadilan, dan kemaslahatan menjadi penopang utama bagi tradisi keilmuan Islam dalam merespons
tantangan intelektual zaman modern, termasuk sekularisasi pengetahuan, relativisme kebenaran, dan
krisis makna. Nilai-nilai tersebut memastikan bahwa perkembangan ilmu pengetahuan tidak terlepas
dari orientasi etis dan spiritual. Oleh karena itu, kritik Muslim terhadap orientalisme pada hakikatnya
merupakan bagian dari upaya afirmatif untuk menegaskan eksistensi studi Islam sebagai tradisi
pengetahuan yang bermartabat, relevan, dan mampu berkontribusi secara signifikan dalam percakapan
akademik global.

Kesimpulan

Kajian ini menunjukkan bahwa orientalisme merupakan tradisi akademik Barat yang memiliki
pengaruh signifikan dalam perkembangan studi Al-Qur’an, terutama melalui pendekatan historis-kritis
dan filologis. Pemikiran orientalis seperti Ignaz Goldziher, Richard Bell, dan W. Montgomery Watt
merepresentasikan kecenderungan untuk menafsirkan Al-Qur’an dalam kerangka sejarah dan sosial,
yang pada akhirnya cenderung mereduksi dimensi wahyu ilahi. Meskipun pendekatan tersebut
memberikan kontribusi metodologis dalam kajian akademik, asumsi epistemologis yang digunakan
sering kali tidak sejalan dengan kerangka keilmuan Islam. Di sisi lain, ulama dan cendekiawan Muslim,
baik klasik maupun kontemporer, telah memberikan kritik yang bersifat metodologis dan
epistemologis terhadap kajian orientalis. Tradisi keilmuan Islam menunjukkan adanya sistem ilmiah
yang mapan dalam memahami Al-Qur’an, yang tidak hanya memperhatikan konteks sejarah, tetapi
juga menegaskan otentisitas wahyu dan dimensi transendentalnya. Oleh karena itu, kajian orientalis
perlu disikapi secara kritis dan proporsional, dengan membedakan antara kontribusi akademik yang
dapat dimanfaatkan dan asumsi teologis yang bertentangan dengan prinsip dasar Islam. Pendekatan
semacam ini diharapkan mampu memperkaya studi Al-Qur’an sekaligus menjaga integritas
epistemologi Islam dalam wacana akademik global.

Daftar Pustaka

Agus Salim Syukran, Agus Salim Syukran. “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia.” AXL jaz : Jurnal Studi Al-
Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90-108. https://doi.org/10.53563 /ai.v1i2.21.

Amrullah, Amrullah Harun, and Irfan Jaya Sakti. “Persepsi Orientalis Terhadap Hadis: Kajian
Epistemologi.” Al-Mustafid:  Jurnal of Quran and Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 20-32.
https://ejournal.iain-manado.ac.id/index.php/mustafid/article /view/1208.

Arifin, Muhammad Patri. “Hermeneutika Fenomenologis Hasan Hanafi.” Rausyan Fikr: Jurnal Studi

I Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 1 (2018): 1-26. https://doi.org/10.24239 /rsy.v13i1.88.
Darmayanti, and Maudin. “Pentingnya Pemahaman Dan Implementasi Moderasi Beragama Dalam

# Raja Ritonga, “The Firts Class of Women Heir Member in The Observation of Surah An-Nisa Ayat 11, 12 and 176,”
Al- “A Dalab : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 6, no. 1 (2021): 1-17, https://doi.org/10.31538 /adlh.v6i1.1362.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Kehidupan Generasi Milenial.” Syattar: Studi Imu-1lmn Hukum Dan Pendidikan 2, no. 1 (2021): 40—
51.

Fahrurrozi, Muhammad. “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis.” Jurmal Penelitian Keislaman,
no. 1 (2021). https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393.

Hanif, Sharikhul, and Muhammad Irsyad. “Interpretasi Kisah Lugman Dalam Al- Qur’an Pada
Realitas Agama Dan Sosial (Pendekatan Sastra Kebahasaan).” Jurmal Hikmah 19, no. 1 (2022): 38—
49. http://e-jurnal.staisumatera-medan.ac.id/index.php/hikmah/article/view/147.

Husain, Fandi, and Ahmad Zakiy. “EKSISTENSI NAFS MELALUI TERMINOLOGI ILHAM
DALAM QS. AL- SYAMS [91]:7-10 (Studi Analisis Filosofis Terhadap Tafsir Al-Mizan Karya
Thabathaba’i).” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.00
5%0Ahttps:/ /www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_T
ERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.

Islamy, Athoillah. “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila.” POROS ONIM: Jurnal Sosial
Keagamaan 3, no. 1 (2022): 18-30. https://doi.org/10.53491/porosonim.v3i1.333.

Khasanah, Lulu Nurul, and Syafiin Mansur. “Kontribusi Dan Kontroversi Tafsir Orientalis Dalam
Proses Reformasi Pemikiran Islam Modern.” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 3 (2025).
https:/ /journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai/article/view /1542 /1746.

Kusuma, Ardli Johan, Restu Rahmawati, and LLa Ode Muhamad Fathun. “Model Islam Inklusif Di
Indonesia Sebagai Kajian Kritik Terhadap Teori ‘Clash Of Civilizations” Samuel P. Huntington.”
Journal of Political Issues 3, no. 2 (2022): 62—76. https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71.

Melati, Sti, and Zainal Arifin. “Teori Pemahaman Alquran Beserta Penafsirannya.” Edu Society: Jurnal
Pendidikan, 1lmn  Sosial, Dan Pengabdian Kepada Masyarakat 4, no. 1 (2024): 1204-9.
https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety.

Mubadalah.id. “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Perempuan.” Mubadalah .1d 02, no. 02 (2021).
https://mubadalah.id/moderasi-beragama-dalam-perspektif-perempuan/.

Mubarak, Muhammad Syahrul, and Yusyrifah Halid. “Dakwah Yang Menggembirakan Perspektif Al-
Qur ’ an ( Kajian Terhadap Qs . An-Nahl Ayat 125 ).” A/-Munzir 13, no. 1 (2020): 47-49.
https:/ /ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-munzir/article/view/1823/1269.

Mubarok, Ahmad Zaki. Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur'an Kontemporer Ala
Mubammad Syabrur. Y ogyakarta: eLSAQ Press, 2007.

Nugroho, Irzak Yuliardy. “Orientalisme Dan Hadits : Kritik Terhadap Sanad Menurut Pemikiran
Joseph  Schacht.”  _Agy-Syari‘ah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 2 (2020). https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146.

Nuragqila, Rachma Zahra, Siti Nuryanah, Wiwi Alawiyah, and Yosi Supenti. “Critical Analysis of the
Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet SAW: A Comparative Study of the
Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma.” Journal Of Fikrul Islam 01, no. 01
(2025): 87-96.
https:/ /aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article /view/1/10.

Nurdin, Fauziah. “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist.” Jurnal Imiah Al-Mu'ashirabh
18, no. 1 (2021): 59. https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10525.

Pengertian, Orientalisme, Ruang Lingkup, D A N Latar, Belakang Munculnya, and Kaum Orientalis.
“Orientalisme: Pengertian, Objek, Ruang Lingkup, Dan Latar Belakang Munculnya Kaum
Orientalis.” An-Najah: Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama 05, no. 01 (2026): 800-810.
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/856/571.

Priyono, Joko, Andarias Pangngaroan, and Rahel Rati Sarungallo. “Makna Kesetiaan Dalam Perjanjian

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 30-43

Allah : Analisis Kontekstual Kitab Hosea.” Jurnal llmiah Tafsir Alkitab 1, no. 2 (2024): 167-80.

Ritonga, Raja. “The Firts Class of Women Heir Member in The Observation of Surah An-Nisa Ayat
11, 12 and 176.” Ak A Dalah: Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 6, no. 1 (2021): 1-17.
https://doi.org/10.31538/adlh.v6i1.1362.

Salsabila, Unik Hanifah, Lathifah Irsyadiyah Husna, Durotun Nasekha, and Anggi Pratiwi.
“Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak Berkebutuhan
Khusus.” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789,/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.00
5%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_T
ERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.

Saputri, Irdawati, Siti Hotiza, and Muhammad Syahrul Mubarak. “Nalar Pikir Orientalis Terhadap
Kajian Al-Qur’an (Telaah Atas Metodologi John Wansbrough) Irdawati.” Jurnal Riset Agama 4,
no. April (2024): 1-16. https://doi.org/10.15575/jra.v4i1.34435.

Shafaunnida, Arzi. “Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam.” Jurnal
Mabhasiswa Pendidikan 2, no. 1 (2022): 23-35.

Ulinnuha, Roma. “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of
Interreligious Communication in West Sumatra.” ESENSLA: Jurnal 1lmn-Iimn Ushuluddin 22, no.
1 (2021): 115-26. https://doi.org/10.14421 /esensia.v22i1.2816.

Wahyuddin, Indra, and Syamsu Syauqani. “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang
Lingkup, Dan Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi.” DIRAYAH: Jurnal
Ln Hadis, 2025. https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146.

Yusuf, Maimun, Arifin Zain, and Maimun Fuadi. “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Qur’an.”
Al-ldarab:  Jurnal — Manajemen ~ Dan — Administrasi  Islamz 1, no. 2 (2017):  167.
https://doi.org/10.22373 /al-idarah.v1i2.2674.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



