
Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

85 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Kajian Orientalis Terhadap Al-Qur’an: Alih Bahasa Karakteristik Metodologis 
Dan Pengaruhnya Dalam Studi Islam 

 
Eira Kishi Febila Saragih, Esha Daffa Fatansyach, Reka Suri, Sulidar 

123Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 
Email: eira0403222168@uinsu.ac.id esha0403222215@uinsu.ac.id reka0403222219@uinsu.ac.id 

sulidar@uinsu.ac.id 
 

Abstract 
Orientalist studies of the Qur'an occupy a crucial position in the long history of Islamic studies in the 
West. From the Middle Ages to the modern era, orientalists have shown a keen interest not only in 
the content of the Qur'an's teachings but also in the process of translation into various Western 
languages, such as Latin, English, German, and French. These translations of the Qur'an have often 
served as the primary entry point for Westerners into Islam, although they were often marred by 
limitations in their understanding of Arabic, the socio-historical context of the revelation, and the 
translator's theological framework. Beyond the translation aspect, orientalist studies also possess 
distinctive methodological characteristics. Orientalists generally employ philological, historical-critical, 
and comparative approaches, positioning the Qur'an as a historical text to be analyzed like other works 
of literature or religious documents. This approach has yielded a variety of academic findings, such as 
studies of the chronology of revelation, the influence of Judeo-Christian traditions, and analyses of 
the Qur'an's structure and style. However, this methodology often relies on Western epistemological 
assumptions that differ from Islamic scholarly traditions, thus tending to ignore the theological 
dimension and sacredness of the Quran for Muslims. The results of this study indicate that, over time, 
Orientalist studies have had a significant influence on modern Islamic studies, both in the West and 
in the Muslim world. On the one hand, they have enriched the academic treasury and opened up space 
for cross-cultural scholarly dialogue. On the other hand, some of their conclusions have sparked 
criticism and responses from Muslim scholars. Therefore, Orientalist studies of the Quran need to be 
approached critically, selectively, and proportionately so that their scientific contributions can be 
utilized without neglecting the perspective and authority of Islamic scholarship. 
Keywords: Orientalism, Qur’an, Translation, Methodology, Islamic Studies. 
 

Abstrak 
Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an menempati posisi penting dalam sejarah panjang studi Islam di 
dunia Barat. Sejak abad pertengahan hingga era modern, para orientalis menunjukkan minat yang besar 
tidak hanya pada kandungan ajaran Al-Qur’an, tetapi juga pada proses alih bahasa ke dalam berbagai 
bahasa Barat, seperti Latin, Inggris, Jerman, dan Prancis. Penerjemahan Al-Qur’an ini sering kali 
menjadi pintu masuk utama bagi masyarakat Barat untuk mengenal Islam, meskipun tidak jarang 
diwarnai oleh keterbatasan pemahaman bahasa Arab, konteks sosio-historis wahyu, serta kerangka 
teologis penerjemahnya. Selain aspek penerjemahan, kajian orientalis juga memiliki karakteristik 
metodologis yang khas. Para orientalis umumnya menggunakan pendekatan filologis, historis-kritis, 
dan komparatif, yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks sejarah yang dianalisis sebagaimana karya 
sastra atau dokumen keagamaan lainnya. Pendekatan ini menghasilkan beragam temuan akademik, 
seperti kajian kronologi wahyu, pengaruh tradisi Yahudi-Kristen, serta analisis struktur dan gaya 
bahasa Al-Qur’an. Namun, metodologi tersebut sering kali bertumpu pada asumsi epistemologis Barat 
yang berbeda dari tradisi keilmuan Islam, sehingga cenderung mengabaikan dimensi teologis dan 
sakralitas Al-Qur’an bagi umat Muslim. Hasil dari penelitian ini menunjukkan, bahwa  dalam 
perkembangannya, kajian orientalis memberikan pengaruh yang signifikan terhadap studi Islam 

mailto:eira0403222168@uinsu.ac.id
mailto:esha0403222215@uinsu.ac.id
mailto:reka0403222219@uinsu.ac.id
mailto:sulidar@uinsu.ac.id


Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

86 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

modern, baik di Barat maupun di dunia Muslim. Di satu sisi, ia memperkaya khazanah akademik dan 
membuka ruang dialog ilmiah lintas budaya. Di sisi lain, beberapa kesimpulannya memicu kritik dan 
respons dari sarjana Muslim. Oleh karena itu, kajian orientalis terhadap Al-Qur’an perlu disikapi secara 
kritis, selektif, dan proporsional agar kontribusi ilmiahnya dapat dimanfaatkan tanpa mengabaikan 
perspektif dan otoritas keilmuan Islam. 
Kata Kunci: Orientalisme, Al-Qur’an, Alih Bahasa, Metodologi, Studi Islam. 

 

Pendahuluan 

 Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam menempati posisi yang sangat sentral dalam seluruh 

bangunan ajaran dan peradaban Islam. Ia tidak hanya menjadi sumber utama teologi dan hukum Islam, 

tetapi juga menjadi fondasi etika, budaya, dan dinamika intelektual umat Muslim sepanjang sejarah. 

Kedudukan yang strategis ini menjadikan Al-Qur’an sebagai objek kajian yang tidak terbatas pada 

kalangan internal Muslim, melainkan juga menarik perhatian para sarjana Barat sejak abad 

pertengahan.1 Dari sinilah kemudian berkembang tradisi kajian Barat terhadap Al-Qur’an yang dikenal 

dengan istilah orientalisme, yakni suatu pendekatan akademik yang berupaya memahami Islam dan 

dunia Timur melalui perspektif keilmuan Barat. Dalam lintasan sejarahnya, orientalisme Al-Qur’an 

tidak dapat dilepaskan dari konteks relasi kuasa antara Barat dan dunia Islam. Pada fase awal, kajian 

Al-Qur’an di Barat kerap dipengaruhi oleh kepentingan misionaris, kolonialisme, serta polemik 

teologis yang bertujuan mempertahankan superioritas agama dan peradaban Barat. Al-Qur’an sering 

diposisikan sebagai teks yang perlu “dikritisi” untuk melemahkan otoritas Islam. Memasuki era 

modern, orientalisme mengalami pergeseran dengan mengadopsi pendekatan ilmiah seperti filologi, 

linguistik, sejarah, dan kritik teks.2 

 Meskipun demikian, perubahan metodologis ini tidak sepenuhnya menghapus bias ideologis, 

karena sebagian kajian masih berangkat dari asumsi epistemologis yang berbeda, bahkan bertentangan, 

dengan tradisi keilmuan Islam yang memandang Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi. Urgensi penelitian ini 

terletak pada kebutuhan untuk memahami secara komprehensif dan kritis bagaimana Al-Qur’an dikaji 

dalam tradisi orientalisme, khususnya terkait penerjemahan ke dalam bahasa Barat, karakteristik 

metodologi yang digunakan, serta dampak kajian tersebut terhadap perkembangan studi Islam 

kontemporer. Pemahaman ini penting agar umat Islam dan para akademisi Muslim tidak bersikap 

apriori maupun menerima secara mentah produk orientalisme, melainkan mampu menempatkannya 

secara proporsional. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam kajian 

orientalisme terhadap Al-Qur’an dengan menempatkannya secara proporsional dalam peta studi Islam 

kontemporer. Analisis ini tidak dimaksudkan untuk menolak secara apriori seluruh produk 

orientalisme, melainkan untuk mengkaji secara kritis kontribusi akademik yang telah dihasilkan oleh 

para orientalis, khususnya dalam bidang penerjemahan Al-Qur’an, kajian filologis, linguistik, serta 

pendekatan historis-kritis. Berbagai karya tersebut, dalam batas tertentu, telah memperluas akses 

 
1 Agus Salim Syukran Agus Salim Syukran, “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia,” Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah 

Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90–108, https://doi.org/10.53563/ai.v1i2.21. 
2 Syamsul Rizal Mz, “Akhlak Islami Perspektif Ulama Salaf,” Edukasi Islami : Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 01 (2018): 67, 

https://doi.org/10.30868/ei.v7i01.212. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

87 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

terhadap Al-Qur’an di kalangan non-Muslim dan mendorong berkembangnya studi Islam sebagai 

disiplin akademik di perguruan tinggi Barat.3 

 Namun demikian, penelitian ini juga bertujuan mengungkap secara sistematis berbagai 

problem metodologis dan ideologis yang menyertai kajian orientalis terhadap Al-Qur’an. Banyak kajian 

orientalis yang berangkat dari asumsi epistemologis sekuler atau paradigma historisisme murni, 

sehingga cenderung mengabaikan dimensi transendental dan sakralitas Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi. 

Selain itu, dalam beberapa kasus, bias ideologis yang berakar pada tradisi polemik, misionarisme, atau 

warisan kolonial masih mewarnai cara pandang terhadap teks Al-Qur’an dan sejarah pembentukannya. 

Identifikasi terhadap problem-problem ini menjadi penting agar tidak terjadi generalisasi atau 

penerimaan tanpa kritik terhadap hasil kajian orientalis. Dengan menggabungkan analisis atas 

kontribusi akademik dan kritik metodologis terhadap kajian orientalisme Al-Qur’an, penelitian ini 

diarahkan untuk memberikan sumbangan yang signifikan bagi pengayaan khazanah ilmu Al-Qur’an.4 

 Pendekatan yang bersifat integratif ini memungkinkan lahirnya perspektif yang lebih 

komprehensif, tidak semata-mata apologetik maupun konfrontatif, tetapi reflektif dan proporsional. 

Di satu sisi, penelitian ini mengakui bahwa orientalisme telah menghasilkan berbagai perangkat 

akademik yang bernilai, seperti pengembangan studi filologi, analisis linguistik, pemetaan manuskrip 

Al-Qur’an, serta kajian historis yang memperluas horizon metodologi dalam studi teks keagamaan. Di 

sisi lain, penelitian ini secara kritis menelaah keterbatasan dan problem yang muncul akibat perbedaan 

paradigma epistemologis dan asumsi ideologis yang kerap menyertai kajian tersebut. Pendekatan kritis-

reflektif ini diharapkan dapat mendorong pengembangan ilmu Al-Qur’an yang lebih dinamis dan 

responsif terhadap tantangan zaman. Ilmu Al-Qur’an tidak lagi diposisikan sebagai disiplin yang 

tertutup, tetapi sebagai bidang keilmuan yang mampu berdialog dengan tradisi akademik global tanpa 

kehilangan identitas teologisnya.5 

 Dengan demikian, penelitian ini secara konseptual dan akademik berupaya menjembatani 

ketegangan yang selama ini kerap muncul antara tradisi keilmuan Islam klasik dan pendekatan 

akademik modern yang berkembang di Barat. Tradisi keilmuan Islam klasik memiliki kekayaan 

metodologis yang berakar pada otoritas wahyu, sanad keilmuan, serta integrasi antara dimensi rasional, 

tekstual, dan spiritual. Sementara itu, pendekatan akademik modern Barat berkembang dalam kerangka 

rasionalitas ilmiah, kritik historis, dan objektivitas metodologis yang sering kali memisahkan dimensi 

teologis dari analisis ilmiah. Ketegangan antara dua tradisi ini sering melahirkan sikap saling curiga atau 

penolakan sepihak. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menghadirkan kerangka pemahaman yang 

mampu mempertemukan keduanya secara dialogis dan konstruktif. Lebih jauh, penelitian ini bertujuan 

memperkuat sikap kritis dan dialogis di kalangan sarjana Muslim dalam merespons kajian Barat, 

khususnya orientalisme Al-Qur’an. Sikap kritis menjadi prasyarat penting agar sarjana Muslim tidak 

 
3 Hasan Su’aidi, “Jaringan Ulama Hadits Indonesia,” Jurnal Penelitian, P3M STAIN Pekalongan 5, no. 2 (2013): 13–14, 

https://e-journal.uingusdur.ac.id/Penelitian/article/view/9206/2092. 
4 Ade Suprihat and Nurhasan, “Tafsir Ayat Tentang Siyasah ( Qs . Ali-Imran : 159 ),” At-Tarbiyah 1, no. 2 (2019): 24–31, 

http://jurnal.staisabili.net/index.php/At-Tarbiyah/article/view/32. 
5 Majelis Ulama Indonesia, “Fatwa MUI Perkawinan Beda Agama,” Majelis Ulama Indonesia 2, no. 2 (2005): 472, chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://mui.or.id/storage/fatwa/c9da9dd9e19374f7ed4c4e2feb505fce-

lampiran.pdf. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

88 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

terjebak pada penerimaan tanpa saringan maupun penolakan emosional. Melalui sikap kritis, temuan-

temuan orientalis dapat ditelaah, diuji, dan dikontekstualisasikan sesuai dengan kerangka epistemologi 

dan metodologi ilmu Al-Qur’an.6 

 Dengan cara ini, sarjana Muslim mampu mengambil manfaat ilmiah yang relevan sekaligus 

mengidentifikasi keterbatasan dan bias yang mungkin terkandung di dalamnya. Di sisi lain, sikap 

dialogis diperlukan untuk membangun komunikasi ilmiah yang sehat, setara, dan beretika. Dialog 

akademik yang terbuka memungkinkan terjadinya pertukaran gagasan, klarifikasi perspektif, serta 

pengayaan metodologi lintas tradisi keilmuan. Melalui proses dialog yang berlandaskan etika keilmuan 

dan saling menghormati, diharapkan tercipta ruang saling belajar dan saling memperkaya antara sarjana 

Muslim dan akademisi Barat. Pada akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

nyata bagi pengembangan studi Islam di era global yang ditandai oleh keterbukaan intelektual, 

kedalaman analisis ilmiah, serta penghormatan terhadap keberagaman perspektif keilmuan.7 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), 

yang dipandang relevan untuk mengkaji secara mendalam wacana orientalisme Al-Qur’an sebagai 

sebuah tradisi intelektual. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelusuri gagasan, argumen, dan 

konstruksi pemikiran yang berkembang dalam karya-karya orientalis maupun respons kritis dari sarjana 

Muslim.8 Melalui studi pustaka, penelitian ini tidak berfokus pada pengumpulan data lapangan, 

melainkan pada penelaahan sistematis terhadap teks-teks akademik yang menjadi rujukan utama dalam 

kajian Al-Qur’an di Barat dan dunia Islam. Sumber data penelitian ini terdiri atas beberapa kategori 

utama. Pertama, karya-karya orientalis yang secara langsung membahas Al-Qur’an, baik dalam bentuk 

penerjemahan, kajian filologis, linguistik, maupun analisis historis-kritis. Kedua, buku dan artikel yang 

ditulis oleh sarjana Muslim yang secara khusus mengkaji orientalisme, baik dalam bentuk kritik, dialog, 

maupun upaya rekonstruksi metodologis. Ketiga, literatur pendukung lainnya, seperti karya tentang 

metodologi studi Islam, epistemologi ilmu Al-Qur’an, serta kajian sejarah hubungan intelektual antara 

Barat dan dunia Islam. Keragaman sumber ini dimaksudkan untuk memperoleh gambaran yang utuh 

dan seimbang.9 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan deskriptif-

analitis yang menekankan kritik metodologis dan epistemologis terhadap kajian orientalisme Al-

Qur’an. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk tidak hanya memaparkan fakta 

 
6 Yulia Nasrul Latifi and Wening Udasmoro, “The Big Other Gender, PAtriarki, Dan Wacana Agama Dalam Karya 

Sastra Nawāl Al-Sa’dāwī,” Musãwa Jurnal Studi Gender Dan Islam 19, no. 1 (2020): 1, 

https://doi.org/10.14421/musawa.2020.191.1-20. 
7 Maimun Yusuf, Arifin Zain, and Maimun Fuadi, “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Qur`an,” Al-Idarah: Jurnal 

Manajemen Dan Administrasi Islam 1, no. 2 (2017): 167, https://doi.org/10.22373/al-idarah.v1i2.2674. 
8 Unik Hanifah Salsabila et al., “Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak 

Berkebutuhan Khusus,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14, 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.resea

rchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 
9 Budi Agus Sumantri and Nurul Ahmad, “Teori Belajar Humanistik Dan Implikasinya Terhadap Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam,” Fondatia 3, no. 2 (2019): 1–18, https://doi.org/10.36088/fondatia.v3i2.216. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

89 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

dan gagasan yang berkembang dalam karya-karya orientalis, tetapi juga menelaah secara mendalam 

kerangka berpikir yang melandasi lahirnya gagasan-gagasan tersebut. Dengan demikian, analisis tidak 

berhenti pada tataran inventarisasi pemikiran, melainkan bergerak menuju evaluasi kritis yang bersifat 

reflektif dan konstruktif. Pada tahap deskriptif, penelitian ini memaparkan secara sistematis 

karakteristik pendekatan yang digunakan dalam kajian orientalis terhadap Al-Qur’an. Hal ini mencakup 

pemetaan metode filologis, linguistik, sejarah, dan kritik teks yang kerap digunakan oleh para orientalis, 

serta cara mereka memposisikan Al-Qur’an sebagai objek kajian akademik. Selain itu, tahap ini juga 

mengungkap asumsi-asumsi dasar yang mendasari pendekatan tersebut, seperti pandangan tentang 

asal-usul Al-Qur’an, proses pewahyuan, dan relasinya dengan tradisi keagamaan sebelumnya.10 

 Melalui deskripsi ini, penelitian berupaya menunjukkan kecenderungan umum orientalisme Al-

Qur’an, baik yang bersifat akademik-murni maupun yang masih dipengaruhi oleh latar ideologis 

tertentu. Selanjutnya, pada tahap analitis, penelitian ini menelaah secara kritis landasan metodologi dan 

epistemologi yang digunakan dalam kajian orientalis. Analisis difokuskan pada sejauh mana metode 

dan paradigma yang digunakan relevan atau problematis ketika diterapkan pada Al-Qur’an sebagai teks 

wahyu. Implikasi dari penggunaan paradigma tersebut terhadap pemahaman makna, otoritas, dan 

sakralitas Al-Qur’an juga menjadi perhatian utama. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan 

mampu menghasilkan analisis yang mendalam dan objektif, serta memberikan kontribusi nyata bagi 

pengembangan studi Al-Qur’an dan studi Islam secara lebih luas di tengah dinamika akademik global.11 

Hasil dan Pembahasan 

A. Alih Bahasa Al-Qur’an dalam Kajian Orientalis 

Alih bahasa atau penerjemahan Al-Qur’an merupakan salah satu fokus utama kajian orientalis 

yang memiliki akar sejarah yang panjang. Upaya penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa Latin dan 

bahasa Eropa modern telah dilakukan sejak abad ke-12, salah satunya melalui proyek ambisius yang 

diprakarsai oleh Peter the Venerable dan dieksekusi oleh Robert of Ketton pada tahun 1143 M dengan 

judul Lex Mahumet pseudoprophete.12 Penerjemahan ini pada mulanya tidak didasari oleh semangat 

apresiasi intelektual, melainkan untuk kepentingan polemik, kontra-narasi terhadap Islam, dan misi 

keagamaan Kristen guna membentengi umat Kristiani dari pengaruh ajaran Islam.13 Dalam 

perkembangannya, penerjemahan Al-Qur’an oleh orientalis mengalami pergeseran orientasi ke arah 

akademik dan filologis, terutama memasuki abad ke-18 dan ke-19. Meskipun demikian, banyak 

terjemahan Al-Qur’an yang dinilai problematis karena keterbatasan pemahaman penerjemah terhadap 

nuansa semantik bahasa Arab klasik dan konsep-konsep kunci dalam teologi Islam. Selain itu, 

penerjemahan sering kali disertai dengan catatan kaki atau pengantar yang sarat dengan penafsiran 

 
10 Indra Wahyuddin and Syamsu Syauqani, “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang Lingkup, Dan 

Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi,” DIRAYAH: Jurnal Ilmu Hadis, 2025, https://www.e-

jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 
11 Tri Indriyanti, Khairil Ikhsan Siregar, and Zulkifli Lubis, “Etika Interaksi Guru Dan Murid Menurut Perspektif Imam 

Al Ghazali,” Jurnal Studi Al-Qur’an; 11 (2015): 129–44, https://doi.org/doi:doi.org/10.21009/JSQ.011.2.03. 
12 Fadhilah Umami et al., “Pengertian , Objek , Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, 

Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang M,” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28–34, 

https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih/article/view/339/313. 
13 Hartmut Bobzin, The Qur'an and its World (Ashgate, 2004), hlm. 121. Lihat juga Joas Wagemakers, The Muslim 

Brotherhood: Ideology, History, Analysis (Amsterdam University Press, 2020) terkait sejarah awal interaksi teks. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

90 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

subjektif yang dipengaruhi oleh prasangka teologis dan ideologis penerjemah, seperti yang terlihat 

dalam karya Alexander Ross maupun George Sale pada masa awal.14 

Sarjana Muslim kontemporer, seperti Ismail Raji al-Faruqi dan Syed Muhammad Naquib al-

Attas, memberikan penekanan yang sangat kuat terhadap persoalan penerjemahan Al-Qur’an, 

khususnya dalam konteks kajian orientalis. Menurut mereka, penerjemahan Al-Qur’an pada hakikatnya 

bukanlah pemindahan teks wahyu secara utuh dan literal (tarjamah lafẓiyyah), melainkan lebih tepat 

dipahami sebagai penerjemahan makna atau interpretasi makna (tarjamah ma‘nawiyyah). Hal ini 

disebabkan oleh karakter unik bahasa Al-Qur’an yang memiliki dimensi semantik, stilistika, dan 

retorika yang sangat kompleks serta tidak sepenuhnya dapat dialihkan ke dalam bahasa lain tanpa 

kehilangan sebagian makna, nuansa, dan keindahan bahasanya. Al-Faruqi menegaskan bahwa bahasa 

Arab Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai medium komunikasi, tetapi juga sebagai bagian integral 

dari wahyu itu sendiri. Struktur kalimat, pilihan diksi, irama, dan gaya bahasa Al-Qur’an mengandung 

dimensi i‘jaz (kemukjizatan) yang tidak dapat direproduksi dalam bahasa lain. Oleh karena itu, setiap 

terjemahan Al-Qur’an, termasuk yang dihasilkan oleh para orientalis, pada dasarnya merupakan hasil 

pemahaman dan penafsiran penerjemah terhadap makna ayat-ayat Al-Qur’an. Perspektif ini sejalan 

dengan pandangan al-Attas yang menekankan bahwa terjemahan Al-Qur’an bersifat relatif dan terikat 

oleh kerangka konseptual, latar budaya, serta asumsi epistemologis penerjemahnya.15 

Dalam tradisi orientalis, penerjemahan Al-Qur’an umumnya dilakukan dengan menggunakan 

pendekatan filologis dan linguistik Barat yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks historis yang dapat 

dianalisis sebagaimana karya sastra atau dokumen keagamaan lainnya. Pendekatan ini berangkat dari 

asumsi akademik bahwa setiap teks lahir dalam konteks sejarah tertentu, sehingga maknanya dapat 

ditelusuri melalui kajian bahasa, struktur kalimat, perbandingan manuskrip, serta relasinya dengan 

tradisi keagamaan sebelumnya. Dari sisi akademik, metode ini memberikan kontribusi penting, seperti 

pemetaan kosakata Arab Al-Qur’an, analisis gramatikal yang rinci, serta upaya memahami konteks 

sosial-budaya masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu. Namun demikian, pendekatan filologis-

historis ini juga menyimpan keterbatasan mendasar ketika diterapkan pada Al-Qur’an. Dengan 

memandang Al-Qur’an semata-mata sebagai teks historis, dimensi sakral dan teologisnya sebagai 

wahyu ilahi berpotensi tereduksi. Aspek i‘jaz Al-Qur’an  baik dari segi bahasa, struktur, maupun 

kandungan makna—sering kali tidak mendapat perhatian yang memadai, karena tidak mudah diukur 

dengan instrumen metodologis ilmu bahasa modern. Akibatnya, terjemahan yang dihasilkan 

cenderung merefleksikan pemahaman rasional dan subjektif penerjemah, bukan keseluruhan pesan 

wahyu sebagaimana dipahami dalam tradisi keilmuan Islam.16 

Oleh karena itu, terjemahan Al-Qur’an dalam tradisi orientalis perlu dibaca secara kritis sebagai 

produk manusiawi yang bersifat terbatas dan relatif. Terjemahan tersebut tidak dapat diposisikan 

sebagai representasi utuh dari Al-Qur’an, melainkan sebagai salah satu bentuk penafsiran terhadap 

 
14 Albinia De la Mare, The Translation of the Qur'an: A History of Selective Interpretation (Oxford: Clarendon Press, 

1998), hlm. 45-47. 
15 Suprihat and Nurhasan, “Tafsir Ayat Tentang Siyasah ( Qs . Ali-Imran : 159 ).” 
16 Mohammad Ainul, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar, “Konstruksi Keilmuan Balaghoh : Sebuah Tinjauan Dari 

Perspektif Filsafat Ilmu,” Perspektif : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Bahasa, no. 1 (2025), 

https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

91 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

makna ayat-ayatnya. Sikap kritis ini menjadi penting agar sarjana Muslim tidak menyamakan 

kedudukan terjemahan dengan Al-Qur’an dalam bahasa Arab, yang diyakini sebagai teks wahyu yang 

mukjizat (i‘jaz). Dengan demikian, terjemahan orientalis tetap dapat dimanfaatkan sebagai bahan kajian 

akademik dan dialog ilmiah, tanpa mengaburkan otoritas dan kesakralan Al-Qur’an sebagai sumber 

utama ajaran Islam. Dalam tradisi orientalis, penerjemahan Al-Qur’an umumnya dilakukan dengan 

menggunakan pendekatan filologis dan linguistik Barat yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks 

historis yang dapat dianalisis sebagaimana karya sastra atau dokumen keagamaan lainnya. Pendekatan 

ini berangkat dari asumsi akademik bahwa setiap teks lahir dalam konteks sejarah tertentu, sehingga 

maknanya dapat ditelusuri melalui kajian bahasa, struktur kalimat, perbandingan manuskrip, serta 

relasinya dengan tradisi keagamaan sebelumnya. Dari sisi akademik, metode ini memberikan kontribusi 

penting, seperti pemetaan kosakata Arab Al-Qur’an, analisis gramatikal yang rinci, serta upaya 

memahami konteks sosial-budaya masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu.17 

Namun demikian, pendekatan filologis-historis ini juga menyimpan keterbatasan mendasar 

ketika diterapkan pada Al-Qur’an. Dengan memandang Al-Qur’an semata-mata sebagai teks historis, 

dimensi sakral dan teologisnya sebagai wahyu ilahi berpotensi tereduksi. Aspek i‘jaz Al-Qur’an—baik 

dari segi bahasa, struktur, maupun kandungan makna—sering kali tidak mendapat perhatian yang 

memadai, karena tidak mudah diukur dengan instrumen metodologis ilmu bahasa modern. Akibatnya, 

terjemahan yang dihasilkan cenderung merefleksikan pemahaman rasional dan subjektif penerjemah, 

bukan keseluruhan pesan wahyu sebagaimana dipahami dalam tradisi keilmuan Islam. Oleh karena itu, 

terjemahan Al-Qur’an dalam tradisi orientalis perlu dibaca secara kritis sebagai produk manusiawi yang 

bersifat terbatas dan relatif. Terjemahan tersebut tidak dapat diposisikan sebagai representasi utuh dari 

Al-Qur’an, melainkan sebagai salah satu bentuk penafsiran terhadap makna ayat-ayatnya. Sikap kritis 

ini menjadi penting agar sarjana Muslim tidak menyamakan kedudukan terjemahan dengan Al-Qur’an 

dalam bahasa Arab, yang diyakini sebagai teks wahyu yang mukjizat (i‘jaz). Dengan demikian, 

terjemahan orientalis tetap dapat dimanfaatkan sebagai bahan kajian akademik dan dialog ilmiah, tanpa 

mengaburkan otoritas dan kesakralan Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam.18 

B. Karakteristik Metodologis Kajian Orientalis 

Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an pada umumnya ditandai oleh penggunaan pendekatan 

historis-kritis (historical-critical method). Pendekatan ini berangkat dari asumsi sekuler bahwa Al-Qur’an 

merupakan teks budaya yang lahir dan berkembang dalam konteks sejarah tertentu, sehingga dapat 

dianalisis dengan metode yang sama seperti teks-teks sejarah atau sastra lainnya. Tokoh seperti 

Theodor Nöldeke dalam karyanya Geschichte des Qorans mencoba menyusun kronologi pewahyuan Al-

Qur’an berdasarkan analisis filologis dan gaya bahasa (stilistika), sebuah pendekatan yang kemudian 

menjadi fondasi bagi studi Al-Qur’an di Barat hingga saat ini.19 Selain pendekatan historis, orientalis 

juga sering menggunakan metode perbandingan agama, khususnya dengan tradisi Judeo-Kristen. 

Kesamaan kisah para nabi, hukum, dan konsep teologis dijadikan dasar untuk menyimpulkan adanya 

 
17 Abd Karim Amrullah, “Keutamaan Ilmu Dan Adab Dalam Persefektif Islam,” AT-TA’LIM Jurnal Kajian Pendidikan 

Agama Islam 2, no. 1 (2020): 33–46, ww.ejournal.annadwahkualatungkal.ac.id. 
18 Tri Djoyo Budiono, “Pola Argumentasi Dalam Metode Dakwah Mujadalah Nabi Ibrahim,” INTELEKSIA - Jurnal 

Pengembangan Ilmu Dakwah 2, no. 1 (2020): 1–26, https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v2i1.75. 
19 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), hlm. 156. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

92 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

"utang budi" atau pengaruh eksternal terhadap Al-Qur’an. Pendekatan semacam ini menuai kritik 

tajam dari sarjana Muslim karena dinilai mengabaikan dimensi transendental wahyu dan konsep 

kesinambungan risalah ilahi yang bersifat perennial.20 

Muhammad Mustafa al-A‘zami menilai bahwa kelemahan mendasar kajian orientalis terletak 

pada "keraguan metodologis" (methodological skepticism) terhadap transmisi teks-teks Islam. Menurutnya, 

banyak orientalis memproyeksikan problem tekstual yang terjadi pada transmisi Bibel ke dalam kajian 

Al-Qur’an, tanpa mempertimbangkan perbedaan tradisi lisan (oral tradition) dan sistem isnad yang sangat 

ketat dalam Islam.21 Pandangan ini menegaskan bahwa metodologi orientalis kerap dibangun di atas 

asumsi yang tidak netral dan cenderung reduksionis. Fazlur Rahman, meskipun lebih dialogis dan 

menghargai beberapa capaian akademik Barat, tetap mengkritik kecenderungan orientalis yang 

mereduksi Al-Qur’an menjadi sekadar produk sosiologis-historis. Ia menegaskan bahwa pendekatan 

historis seharusnya tidak menafikan dimensi normatif Al-Qur’an sebagai petunjuk moral dan spiritual 

bagi manusia.22 

Senada dengan pandangan para sarjana Muslim sebelumnya, Quraish Shihab secara tegas 

mengingatkan bahwa salah satu kelemahan mendasar dalam kajian orientalis terhadap Al-Qur’an 

terletak pada ketidakmampuan mereka menangkap secara utuh keindahan balāghah (retorika) dan 

kedalaman makna filosofis yang terkandung di balik struktur ayat-ayat Al-Qur’an. Keterbatasan ini 

terutama bersumber dari lemahnya intuisi linguistik Arab, yakni kepekaan rasa bahasa yang tidak hanya 

dibentuk oleh penguasaan tata bahasa dan kosakata, tetapi juga oleh pengalaman kultural, tradisi sastra, 

serta kedalaman interaksi dengan bahasa Arab sebagai bahasa wahyu. Menurut Quraish Shihab, Al-

Qur’an bukan sekadar kumpulan pernyataan normatif atau historis, melainkan teks yang sarat dengan 

keindahan gaya bahasa, ketepatan diksi, irama, dan susunan kalimat yang memiliki dampak maknawi 

dan emosional yang mendalam. Unsur balāghah dalam Al-Qur’an—seperti majaz, isti‘arah, taqdim-

ta’khir, iltifat, dan berbagai perangkat retorika lainnya tidak hanya berfungsi sebagai ornamen bahasa, 

tetapi justru menjadi kunci utama dalam memahami pesan ilahi yang ingin disampaikan. Tanpa 

sensitivitas terhadap dimensi ini, pemaknaan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an cenderung menjadi kering, 

reduktif, dan terjebak pada makna literal semata.23 

Quraish Shihab juga menekankan bahwa banyak orientalis memahami bahasa Arab Al-Qur’an 

melalui kerangka linguistik modern yang bersifat analitis dan struktural, namun kurang menyentuh 

dimensi rasa bahasa (dzauq lughawī). Akibatnya, terjemahan maupun analisis mereka sering gagal 

merepresentasikan kedalaman makna filosofis dan spiritual yang terkandung dalam susunan ayat. Hal 

ini terlihat ketika ayat-ayat Al-Qur’an diperlakukan seperti teks biasa, tanpa mempertimbangkan 

konteks stilistika dan tujuan komunikatifnya. Oleh karena itu, Quraish Shihab mengajak sarjana 

Muslim untuk menyadari keterbatasan pendekatan orientalis sekaligus memperkuat tradisi kajian Al-

 
20 Theodor Nöldeke, The History of the Qur'an, terj. Wolfgang H. Behn (Leiden: Brill, 2013), hlm. 210. 

21 M.M. Azami, The History of the Qur'anic Text: From Revelation to Compilation (Leicester: UK Islamic Academy, 

2003), hlm. 7. 
22 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur'an (Chicago: University of Chicago Press, 2009), hlm. 162. 

23 D Miyanto, “Analisis Terhadap Surat Al-’Alaq Ayat 1-5 Tentang Nilai-Nilai Pendidikan Islam,” Al Iman: Jurnal 

Keislaman Dan Kemasyarakatan 5, no. 1 (2021): 83–102, 

http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/aliman/article/view/4439. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

93 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Qur’an yang berbasis pada penguasaan balāghah dan intuisi linguistik Arab. Dengan cara ini, 

pemahaman terhadap Al-Qur’an tidak hanya akurat secara ilmiah, tetapi juga utuh dalam menangkap 

keindahan, kedalaman makna, dan kemukjizatannya sebagai kalam Allah.24 

C. Pengaruh Kajian Orientalis dalam Studi Islam 

Kajian orientalis memberikan pengaruh yang sangat signifikan dalam peta perkembangan studi 

Islam modern. Di satu sisi, ketelitian mereka dalam bidang filologi, kritik manuskrip (seperti proyek 

Corpus Coranicum), dan pengarsipan naskah-naskah klasik telah memberikan kontribusi teknis yang 

berharga bagi pelestarian khazanah intelektual Islam. Metode-metode ini kemudian diadopsi dan 

diadaptasi oleh sarjana Muslim kontemporer untuk memperkuat argumen mereka dalam ranah 

akademik global.25 Namun demikian, pengaruh orientalisme juga membawa tantangan serius. 

Sejumlah kesimpulan spekulatif yang meragukan otentisitas mushaf Utsmani atau proses kodifikasinya 

sering kali diserap secara mentah tanpa filter kritis oleh sebagian akademisi. Al-A‘zami 

memperingatkan bahwa penetrasi pemikiran ini dapat mengikis otoritas tradisi keilmuan Islam jika 

tidak diimbangi dengan penguasaan metodologi ulama salaf yang mumpuni.26 Dalam konteks 

Indonesia, wacana orientalisme masuk melalui jalur pendidikan tinggi dan memengaruhi kurikulum 

studi Islam (seperti IAIN/UIN) sejak era 1970-an. Hal ini memicu perdebatan antara kelompok yang 

pro-metodologi Barat dengan kelompok yang ingin mempertahankan tradisi murni.27  

Oleh karena itu, diperlukan upaya yang sistematis dan berkelanjutan untuk melakukan apa yang 

oleh sebagian sarjana Muslim disebut sebagai Islamisasi ilmu pengetahuan atau, dalam formulasi yang lebih 

kontekstual dan moderat, integrasi–interkoneksi ilmu pengetahuan secara proporsional. Gagasan ini lahir 

dari kesadaran bahwa dominasi paradigma keilmuan Barat, termasuk dalam kajian orientalisme Al-

Qur’an, tidak bersifat netral sepenuhnya, melainkan berakar pada asumsi epistemologis, ontologis, dan 

aksiologis tertentu. Jika paradigma tersebut diterima secara mentah, maka kajian Al-Qur’an berisiko 

terjebak pada reduksi makna wahyu menjadi sekadar produk sejarah dan budaya. Islamisasi ilmu 

pengetahuan, sebagaimana dirumuskan oleh tokoh-tokoh seperti Ismail Raji al-Faruqi dan Syed 

Muhammad Naquib al-Attas, bukanlah upaya menolak ilmu modern, melainkan proses kritis untuk 

menyaring, merekonstruksi, dan mengarahkan ilmu pengetahuan agar selaras dengan worldview Islam. 

Dalam konteks kajian Al-Qur’an, Islamisasi ilmu menuntut penempatan wahyu sebagai sumber 

pengetahuan yang sah dan fundamental, bukan sekadar objek analisis akademik. Dengan demikian, 

metodologi Barat dapat dimanfaatkan sejauh tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar 

epistemologi Islam.28 

 
24 E Y Purwanti, “Implementation of Environmental Education Value in Islamic Education (Analysis of Tafsir Al 

Qur’an Surah Al-A’raf Ayat 56-58),” Lisyabab Jurnal Studi Islam Dan Sosial 2, no. c (2021): 161–72, https://lisyabab-

staimas.e-journal.id/lisyabab/article/view/87%0Ahttps://lisyabab-staimas.e-

journal.id/lisyabab/article/download/87/37. 
25 M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur'an: Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib (Bandung: 

Mizan, 1997), hlm. 88. 
26 Edward Said, Orientalism (New York: Vintage Books, 1979), hlm. 202-205 (sebagai kritik atas landasan 

epistemologisnya). 
27 M.M. Azami, On Schacht's Origins of Muhammadan Jurisprudence (Riyadh: King Saud University, 1985), hlm. 120. 
28 Umami et al., “Pengertian , Objek , Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, Ruang 

Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang M.” 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

94 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Sementara itu, pendekatan integrasi–interkoneksi menawarkan kerangka yang lebih dialogis 

dengan menghubungkan tradisi keilmuan Islam klasik dan ilmu-ilmu modern secara timbal balik. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti Muslim untuk menggunakan perangkat metodologis Barat, 

seperti linguistik dan sejarah, namun tetap mengaitkannya dengan ilmu tafsir, ulumul Qur’an, dan 

maqashid al-syari‘ah. Tujuannya agar kajian Al-Qur’an tidak kehilangan dimensi teologis dan 

normatifnya.  Dengan adanya upaya penguatan epistemologi keilmuan Islam melalui Islamisasi ilmu 

pengetahuan atau pendekatan integrasi–interkoneksi, peneliti Muslim diharapkan tidak lagi berada 

pada posisi pasif sebagai konsumen metodologi Barat. Selama ini, dominasi paradigma orientalisme 

dalam kajian Al-Qur’an sering membuat sarjana Muslim mengadopsi metode dan kerangka analisis 

Barat tanpa disertai sikap kritis yang memadai. Akibatnya, kajian Al-Qur’an berisiko kehilangan pijakan 

teologisnya dan tereduksi menjadi sekadar analisis teks historis. Oleh karena itu, peneliti Muslim perlu 

membangun kemandirian intelektual dengan kemampuan melakukan kritik epistemologis terhadap 

asumsi-asumsi dasar yang melandasi paradigma orientalisme.29 

Kritik epistemologis ini menjadi penting karena paradigma orientalisme pada umumnya 

berangkat dari rasionalitas sekuler dan historisisme, yang cenderung menyingkirkan dimensi 

transendental wahyu.30 Dalam kerangka ini, Al-Qur’an dipahami terutama sebagai produk sejarah yang 

lahir dari konteks sosial tertentu, bukan sebagai kalam Allah yang memiliki otoritas mutlak dan makna 

lintas zaman. Peneliti Muslim perlu menegaskan bahwa pendekatan rasional dan historis memang 

penting sebagai instrumen ilmiah, tetapi tidak cukup untuk memahami esensi wahyu secara utuh. 

Pemahaman terhadap Al-Qur’an menuntut pengakuan terhadap dimensi ilahiah, sakralitas teks, serta 

hubungan wahyu dengan iman dan praktik keagamaan umat Islam. Dengan mengintegrasikan 

pendekatan rasional, historis, dan transendental secara seimbang, kajian Al-Qur’an memiliki peluang 

besar untuk berkembang secara ilmiah tanpa kehilangan identitas dasarnya sebagai disiplin keilmuan 

yang berakar pada wahyu. Pendekatan rasional memungkinkan Al-Qur’an dikaji dengan nalar kritis, 

sistematis, dan argumentatif, sehingga dapat dipahami secara logis dan komunikatif dalam konteks 

akademik modern.31 Sementara itu, pendekatan historis berperan penting dalam menelusuri konteks 

sosio-kultural turunnya wahyu, dinamika masyarakat Arab, serta proses transmisi dan pemahaman Al-

Qur’an sepanjang sejarah Islam. Kedua pendekatan ini memberikan kontribusi signifikan dalam 

memperkaya analisis ilmiah dan memperluas horizon penafsiran.32 

Namun, kajian Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari pendekatan transendental yang mengakui 

Al-Qur’an sebagai kalam Allah dan sumber kebenaran tertinggi dalam Islam. Dimensi transendental 

inilah yang membedakan kajian Al-Qur’an dari kajian teks biasa. Tanpa pengakuan terhadap aspek ini, 

 
29 Rachma Zahra Nuraqila et al., “Critical Analysis of the Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet 

SAW: A Comparative Study of the Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma,” Journal Of Fikrul Islam 

01, no. 01 (2025): 87–96, https://aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10. 
30 Ginan Wibawa and Rizal Muttaqin, “Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi Pengembangan Studi Hukum 

Ekonomi Syariah,” Jurnal Ilmiah Humantech 1, no. 1 (2021): 25–36, 

https://jurnal.arkainstitute.co.id/index.php/cessie/article/view/185. 
31 Sopwan Mulyawan, “Studi Ilmu Ma’Ani (Stylistic) Terhadap Ayat-Ayat Surat Yasin,” Holistik 12, no. 2 (2011): 97–113. 
32 Aqdi Asnawi, “Manāhij Naqd Al-Kitāb Al-Muqaddas Fī Ad-Dirāsāt Al-Qur`āniyyah,” Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan 

Pemikiran Islam 18, no. 2 (2020): 312, https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

95 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

kajian Al-Qur’an berisiko terjebak pada reduksionisme dan kehilangan makna normatif serta 

spiritualnya. Oleh karena itu, integrasi ketiga pendekatan tersebut menjadi kunci agar kajian Al-Qur’an 

tetap utuh, seimbang, dan berakar pada nilai-nilai keimanan. Pendekatan integratif ini juga membuka 

ruang dialog yang produktif dengan tradisi akademik global. Dengan menggunakan bahasa ilmiah dan 

metodologi yang dapat dipahami secara universal, sarjana Muslim mampu berpartisipasi aktif dalam 

diskursus internasional tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip epistemologi Islam. Dialog 

semacam ini tidak hanya memperkaya kajian Al-Qur’an, tetapi juga memperkenalkan perspektif Islam 

sebagai alternatif epistemologis yang sah dan relevan. Pada akhirnya, posisi integratif ini diharapkan 

melahirkan kajian Al-Qur’an yang kaya secara metodologis dan kokoh secara epistemologis.33 

Kajian semacam ini tidak hanya berkontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan dalam 

ranah akademik semata, tetapi juga memiliki relevansi yang sangat nyata bagi pembangunan peradaban 

Islam di era global. Dalam konteks dunia yang semakin terbuka dan saling terhubung, umat Islam 

dihadapkan pada arus pertukaran gagasan, nilai, dan paradigma keilmuan yang begitu cepat. Oleh 

karena itu, kajian Al-Qur’an yang bersifat kritis, reflektif, dan dialogis menjadi kebutuhan strategis agar 

Islam mampu hadir sebagai kekuatan intelektual dan moral yang konstruktif dalam peradaban dunia. 

Kontribusi ilmiah dari kajian tersebut tampak dalam kemampuannya memperkaya khazanah keilmuan 

Islam dengan pendekatan-pendekatan baru yang tetap berakar pada wahyu. Integrasi antara rasionalitas 

ilmiah dan kedalaman spiritual memungkinkan lahirnya pemikiran Islam yang tidak terjebak pada 

konservatisme kaku maupun liberalisme yang kehilangan orientasi nilai.34 

 Dengan landasan ini, Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai 

sumber inspirasi bagi pengembangan ilmu, etika sosial, dan tata kehidupan manusia. Lebih jauh, 

relevansi kajian ini bagi pembangunan peradaban Islam terletak pada kemampuannya merespons 

tantangan zaman, seperti globalisasi, pluralisme budaya, krisis moral, dan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern. Keterbukaan intelektual mendorong umat Islam untuk berdialog dengan 

berbagai tradisi pemikiran dunia tanpa rasa inferior, sementara kedalaman spiritual menjaga agar dialog 

tersebut tidak mengikis identitas dan nilai-nilai keislaman. Kepekaan terhadap realitas sosial dan 

kemanusiaan juga menjadikan ajaran Al-Qur’an tetap kontekstual dan solutif. Dengan demikian, kajian 

Al-Qur’an yang komprehensif dan berwawasan global berpotensi menjadi fondasi penting bagi 

lahirnya peradaban Islam yang berilmu, berakhlak, dan berdaya saing, sekaligus mampu memberikan 

kontribusi positif bagi peradaban manusia secara keseluruhan.35 

Kesimpulan 

Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an mencakup berbagai aspek penting, mulai dari alih bahasa 

(penerjemahan), metodologi kajian, hingga pengaruhnya dalam perkembangan studi Islam secara luas. 

Dalam aspek alih bahasa, para orientalis telah menghasilkan beragam terjemahan Al-Qur’an ke dalam 

bahasa-bahasa Barat yang berperan besar dalam memperkenalkan Islam kepada masyarakat non-

Muslim. Terjemahan tersebut, meskipun memiliki nilai akademik dan historis, pada dasarnya 

 
33 Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalism ke Modernisme (Jakarta: Paramadina, 1996), hlm. 74. 
34 Muhammad Fahrurrozi, “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis,” Jurnal Penelitian Keislaman, no. 1 (2021), 

https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393. 
35 Hani Zahrani and Rubini, “Pendekatan Hermeneutika Dalam Pengkajian Islam,” SALIHA: Jurnal Pendidikan & Agama 

Islam 6, no. 2 (2023): 171–96, https://doi.org/10.54396/saliha.v6i2.662. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

96 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

merupakan hasil interpretasi manusia yang dipengaruhi oleh latar budaya, kepentingan ilmiah, dan 

kerangka berpikir penerjemahnya. Oleh karena itu, terjemahan orientalis tidak dapat disamakan 

kedudukannya dengan Al-Qur’an dalam bahasa Arab sebagai teks wahyu yang bersifat sakral dan 

mukjizat. Dari sisi metodologi, kajian orientalis umumnya menggunakan pendekatan filologis, 

linguistik, dan historis-kritis yang berkembang dalam tradisi akademik Barat. Pendekatan ini 

memberikan kontribusi tertentu dalam memperkaya analisis teks Al-Qur’an, seperti kajian struktur 

bahasa, konteks sejarah, dan perbandingan dengan tradisi keagamaan lain. Namun demikian, 

metodologi tersebut sering kali dibangun di atas asumsi epistemologis sekuler yang memandang Al-

Qur’an sebagai produk sejarah, sehingga berpotensi mengabaikan dimensi teologis dan transendental 

wahyu. Pengaruh kajian orientalis terhadap studi Islam juga cukup signifikan, baik di Barat maupun di 

dunia Muslim. Sebagian gagasannya mendorong lahirnya dialog akademik dan pengembangan 

metodologi baru, sementara sebagian lainnya memunculkan kritik dan respons intelektual dari sarjana 

Muslim. Oleh sebab itu, sarjana Muslim dituntut untuk bersikap kritis, selektif, dan proporsional dalam 

memanfaatkan karya-karya orientalis. Sikap ini penting agar studi Al-Qur’an dapat terus berkembang 

secara ilmiah tanpa kehilangan landasan teologis dan worldview Islam yang menjadi fondasinya. 

Daftar Pustaka 

Agus Salim Syukran, Agus Salim Syukran. “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia.” Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-
Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90–108. https://doi.org/10.53563/ai.v1i2.21. 

Ainul, Mohammad, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar. “Konstruksi Keilmuan Balaghoh : 

Sebuah Tinjauan Dari Perspektif Filsafat Ilmu.” Perspektif : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Bahasa, no. 
1 (2025). https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418. 

Amrullah, Abd Karim. “Keutamaan Ilmu Dan Adab Dalam Persefektif Islam.” AT-TA’LIM Jurnal 
Kajian Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2020): 33–46. ww.ejournal.annadwahkualatungkal.ac.id. 

Asnawi, Aqdi. “Manāhij Naqd Al-Kitāb Al-Muqaddas Fī Ad-Dirāsāt Al-Qur`āniyyah.” Kalimah: Jurnal 
Studi Agama Dan Pemikiran Islam 18, no. 2 (2020): 312. https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869. 

Fahrurrozi, Muhammad. “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis.” Jurnal Penelitian Keislaman, 
no. 1 (2021). https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393. 

Indriyanti, Tri, Khairil Ikhsan Siregar, and Zulkifli Lubis. “Etika Interaksi Guru Dan Murid Menurut 
Perspektif Imam Al Ghazali.” Jurnal Studi Al-Qur’an; 11 (2015): 129–44. 
https://doi.org/doi:doi.org/10.21009/JSQ.011.2.03. 

Latifi, Yulia Nasrul, and Wening Udasmoro. “The Big Other Gender, PAtriarki, Dan Wacana Agama 
Dalam Karya Sastra Nawāl Al-Sa’dāwī.” Musãwa Jurnal Studi Gender Dan Islam 19, no. 1 (2020): 1. 
https://doi.org/10.14421/musawa.2020.191.1-20. 

Majelis Ulama Indonesia. “Fatwa MUI Perkawinan Beda Agama.” Majelis Ulama Indonesia 2, no. 2 
(2005): 472. chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://mui.or.id/storage/fatwa/c9da9dd9e1
9374f7ed4c4e2feb505fce-lampiran.pdf. 

Miyanto, D. “Analisis Terhadap Surat Al-’Alaq Ayat 1-5 Tentang Nilai-Nilai Pendidikan Islam.” Al 
Iman: Jurnal Keislaman Dan Kemasyarakatan 5, no. 1 (2021): 83–102. 
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/aliman/article/view/4439. 

Mulyawan, Sopwan. “Studi Ilmu Ma’Ani (Stylistic) Terhadap Ayat-Ayat Surat Yasin.” Holistik 12, no. 
2 (2011): 97–113. 

Mz, Syamsul Rizal. “Akhlak Islami Perspektif Ulama Salaf.” Edukasi Islami : Jurnal Pendidikan Islam 7, 
no. 01 (2018): 67. https://doi.org/10.30868/ei.v7i01.212. 

Nuraqila, Rachma Zahra, Siti Nuryanah, Wiwi Alawiyah, and Yosi Supenti. “Critical Analysis of the 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 85-97 

 

97 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet SAW: A Comparative Study of the 
Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma.” Journal Of Fikrul Islam 01, no. 01 
(2025): 87–96. 
https://aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10. 

Purwanti, E Y. “Implementation of Environmental Education Value in Islamic Education (Analysis 
of Tafsir Al Qur’an Surah Al-A’raf Ayat 56-58).” Lisyabab Jurnal Studi Islam Dan Sosial 2, no. c 
(2021): 161–72. https://lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/view/87%0Ahttps://lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/download/87/37. 

Salsabila, Unik Hanifah, Lathifah Irsyadiyah Husna, Durotun Nasekha, and Anggi Pratiwi. 
“Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak Berkebutuhan 
Khusus.” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14. 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.00
5%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_T
ERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Su’aidi, Hasan. “Jaringan Ulama Hadits Indonesia.” Jurnal Penelitian, P3M STAIN Pekalongan 5, no. 2 
(2013): 13–14. https://e-journal.uingusdur.ac.id/Penelitian/article/view/9206/2092. 

Sumantri, Budi Agus, and Nurul Ahmad. “Teori Belajar Humanistik Dan Implikasinya Terhadap 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.” Fondatia 3, no. 2 (2019): 1–18. 
https://doi.org/10.36088/fondatia.v3i2.216. 

Suprihat, Ade, and Nurhasan. “Tafsir Ayat Tentang Siyasah ( Qs . Ali-Imran : 159 ).” At-Tarbiyah 1, 
no. 2 (2019): 24–31. http://jurnal.staisabili.net/index.php/At-Tarbiyah/article/view/32. 

Tri Djoyo Budiono. “Pola Argumentasi Dalam Metode Dakwah Mujadalah Nabi Ibrahim.” 
INTELEKSIA - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 2, no. 1 (2020): 1–26. 
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v2i1.75. 

Umami, Fadhilah, Putri Ega Aulia, Mhd Azka Fata Siregar, and Sulidar. “Pengertian , Objek , Ruang 
Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, Ruang Lingkup Orientalisme Dan 
Latar Belakang M.” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28–34. 
https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih/article/view/339/313. 

Wahyuddin, Indra, and Syamsu Syauqani. “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang 
Lingkup, Dan Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi.” DIRAYAH: Jurnal 
Ilmu Hadis, 2025. https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146. 

Wibawa, Ginan, and Rizal Muttaqin. “Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi 
Pengembangan Studi Hukum Ekonomi Syariah.” Jurnal Ilmiah Humantech 1, no. 1 (2021): 25–36. 
https://jurnal.arkainstitute.co.id/index.php/cessie/article/view/185. 

Yusuf, Maimun, Arifin Zain, and Maimun Fuadi. “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Qur`an.” 
Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dan Administrasi Islam 1, no. 2 (2017): 167. 
https://doi.org/10.22373/al-idarah.v1i2.2674. 

Zahrani, Hani, and Rubini. “Pendekatan Hermeneutika Dalam Pengkajian Islam.” SALIHA: Jurnal 
Pendidikan & Agama Islam 6, no. 2 (2023): 171–96. https://doi.org/10.54396/saliha.v6i2.662. 

 


