Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

Kajian Orientalis Terhadap Al-Qur’an: Alih Bahasa Karakteristik Metodologis
Dan Pengaruhnya Dalam Studi Islam

Eira Kishi Febila Saragih, Esha Daffa Fatansyach, Reka Suri, Sulidar
PUniversitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: e7a0403222168@uinsu.ac.id esha040322221 5@uinsu.ac.id reka040322221 9 @uinsn.ac.id
sulidar@uinsu.ac.id

Abstract

Orientalist studies of the Qut'an occupy a crucial position in the long history of Islamic studies in the
West. From the Middle Ages to the modern era, orientalists have shown a keen interest not only in
the content of the Qur'an's teachings but also in the process of translation into various Western
languages, such as Latin, English, German, and French. These translations of the Qur'an have often
served as the primary entry point for Westerners into Islam, although they were often marred by
limitations in their understanding of Arabic, the socio-historical context of the revelation, and the
translator's theological framework. Beyond the translation aspect, orientalist studies also possess
distinctive methodological characteristics. Orientalists generally employ philological, historical-critical,
and comparative approaches, positioning the Qut'an as a historical text to be analyzed like other works
of literature or religious documents. This approach has yielded a variety of academic findings, such as
studies of the chronology of revelation, the influence of Judeo-Christian traditions, and analyses of
the Qur'an's structure and style. However, this methodology often relies on Western epistemological
assumptions that differ from Islamic scholarly traditions, thus tending to ignore the theological
dimension and sacredness of the Quran for Muslims. The results of this study indicate that, over time,
Orientalist studies have had a significant influence on modern Islamic studies, both in the West and
in the Muslim world. On the one hand, they have enriched the academic treasury and opened up space
for cross-cultural scholatly dialogue. On the other hand, some of their conclusions have sparked
criticism and responses from Muslim scholars. Therefore, Orientalist studies of the Quran need to be
approached critically, selectively, and proportionately so that their scientific contributions can be
utilized without neglecting the perspective and authority of Islamic scholarship.

Keywotds: Orientalism, Qur'an, Translation, Methodology, Islamic Studies.

Abstrak
Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an menempati posisi penting dalam sejarah panjang studi Islam di
dunia Barat. Sejak abad pertengahan hingga era modern, para orientalis menunjukkan minat yang besar
tidak hanya pada kandungan ajaran Al-Qur’an, tetapi juga pada proses alih bahasa ke dalam berbagai
bahasa Barat, seperti Latin, Inggris, Jerman, dan Prancis. Penerjemahan Al-Qur’an ini sering kali
menjadi pintu masuk utama bagi masyarakat Barat untuk mengenal Islam, meskipun tidak jarang
diwarnai oleh keterbatasan pemahaman bahasa Arab, konteks sosio-historis wahyu, serta kerangka
teologis penerjemahnya. Selain aspek penerjemahan, kajian orientalis juga memiliki karakteristik
metodologis yang khas. Para orientalis umumnya menggunakan pendekatan filologis, historis-kritis,
dan komparatif, yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks sejarah yang dianalisis sebagaimana karya
sastra atau dokumen keagamaan lainnya. Pendekatan ini menghasilkan beragam temuan akademik,
seperti kajian kronologi wahyu, pengaruh tradisi Yahudi-Kristen, serta analisis struktur dan gaya
bahasa Al-Qur’an. Namun, metodologi tersebut sering kali bertumpu pada asumsi epistemologis Barat
yang berbeda dari tradisi keilmuan Islam, sehingga cenderung mengabaikan dimensi teologis dan
sakralitas Al-Qur’an bagi umat Muslim. Hasil dari penelitian ini menunjukkan, bahwa dalam
perkembangannya, kajian orientalis memberikan pengaruh yang signifikan terhadap studi Islam

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam


mailto:eira0403222168@uinsu.ac.id
mailto:esha0403222215@uinsu.ac.id
mailto:reka0403222219@uinsu.ac.id
mailto:sulidar@uinsu.ac.id

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

modern, baik di Barat maupun di dunia Muslim. Di satu sisi, ia memperkaya khazanah akademik dan
membuka ruang dialog ilmiah lintas budaya. D1 sisi lain, beberapa kesimpulannya memicu kritik dan
respons dari sarjana Muslim. Oleh karena itu, kajian orientalis terhadap Al-Qur’an perlu disikapi secara
kritis, selektif, dan proporsional agar kontribusi ilmiahnya dapat dimanfaatkan tanpa mengabaikan
perspektif dan otoritas keilmuan Islam.

Kata Kunci: Orientalisme, Al-Qur’an, Alih Bahasa, Metodologi, Studi Islam.

Pendahuluan

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam menempati posisi yang sangat sentral dalam seluruh
bangunan ajaran dan peradaban Islam. Ia tidak hanya menjadi sumber utama teologi dan hukum Islam,
tetapi juga menjadi fondasi etika, budaya, dan dinamika intelektual umat Muslim sepanjang sejarah.
Kedudukan yang strategis ini menjadikan Al-Qur’an sebagai objek kajian yang tidak terbatas pada
kalangan internal Muslim, melainkan juga menarik perhatian para sarjana Barat sejak abad
pertengahan.! Dari sinilah kemudian berkembang tradisi kajian Barat terhadap Al-Qur’an yang dikenal
dengan istilah orientalisme, yakni suatu pendekatan akademik yang berupaya memahami Islam dan
dunia Timur melalui perspektif keilmuan Barat. Dalam lintasan sejarahnya, orientalisme Al-Qur’an
tidak dapat dilepaskan dari konteks relasi kuasa antara Barat dan dunia Islam. Pada fase awal, kajian
Al-Qur’an di Barat kerap dipengaruhi oleh kepentingan misionaris, kolonialisme, serta polemik
teologis yang bertujuan mempertahankan superioritas agama dan peradaban Barat. Al-Qur’an sering
diposisikan sebagai teks yang perlu “dikritisi” untuk melemahkan otoritas Islam. Memasuki era
modern, orientalisme mengalami pergeseran dengan mengadopsi pendekatan ilmiah seperti filologi,
linguistik, sejarah, dan kritik teks.?

Meskipun demikian, perubahan metodologis ini tidak sepenuhnya menghapus bias ideologis,
karena sebagian kajian masih berangkat dari asumsi epistemologis yang berbeda, bahkan bertentangan,
dengan tradisi keilmuan Islam yang memandang Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi. Urgensi penelitian ini
terletak pada kebutuhan untuk memahami secara komprehensif dan kritis bagaimana Al-Qur’an dikaji
dalam tradisi orientalisme, khususnya terkait penerjemahan ke dalam bahasa Barat, karakteristik
metodologi yang digunakan, serta dampak kajian tersebut terhadap perkembangan studi Islam
kontemporer. Pemahaman ini penting agar umat Islam dan para akademisi Muslim tidak bersikap
apriori maupun menerima secara mentah produk orientalisme, melainkan mampu menempatkannya
secara proporsional. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam kajian
otientalisme terhadap Al-Qur’an dengan menempatkannya secara proporsional dalam peta studi Islam
kontemporer. Analisis ini tidak dimaksudkan untuk menolak secara apriori seluruh produk
orientalisme, melainkan untuk mengkaji secara kritis kontribusi akademik yang telah dihasilkan oleh
para orientalis, khususnya dalam bidang penerjemahan Al-Qur’an, kajian filologis, linguistik, serta
pendekatan historis-kritis. Berbagai karya tersebut, dalam batas tertentu, telah memperluas akses

! Agus Salim Syukran Agus Salim Syukran, “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia,” AL jag : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah
Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90-108, https://doi.org/10.53563/ai.v1i2.21.

2 Syamsul Rizal Mz, “Akhlak Islami Perspektif Ulama Salaf,” Edukasi Isiami : Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 01 (2018): 67,
https://doi.otg/10.30868/€i.v7i01.212.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam m



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

terhadap Al-Qur’an di kalangan non-Muslim dan mendorong berkembangnya studi Islam sebagai
disiplin akademik di perguruan tinggi Barat.®

Namun demikian, penelitian ini juga bertujuan mengungkap secara sistematis berbagai
problem metodologis dan ideologis yang menyertai kajian orientalis terhadap Al-Qur’an. Banyak kajian
orientalis yang berangkat dari asumsi epistemologis sekuler atau paradigma historisisme murni,
sehingga cenderung mengabaikan dimensi transendental dan sakralitas Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi.
Selain itu, dalam beberapa kasus, bias ideologis yang berakar pada tradisi polemik, misionarisme, atau
warisan kolonial masih mewarnai cara pandang terhadap teks Al-Qur’an dan sejarah pembentukannya.
Identifikasi terhadap problem-problem ini menjadi penting agar tidak terjadi generalisasi atau
penerimaan tanpa kritik terhadap hasil kajian orientalis. Dengan menggabungkan analisis atas
kontribusi akademik dan kritik metodologis terhadap kajian orientalisme Al-Qur’an, penelitian ini
diarahkan untuk memberikan sumbangan yang signifikan bagi pengayaan khazanah ilmu Al-Qur’an.*

Pendekatan yang bersifat integratif ini memungkinkan lahirnya perspektif yang lebih
komprehensif, tidak semata-mata apologetik maupun konfrontatif, tetapi reflektif dan proporsional.
Di satu sisi, penelitian ini mengakui bahwa orientalisme telah menghasilkan berbagai perangkat
akademik yang bernilai, seperti pengembangan studi filologi, analisis linguistik, pemetaan manuskrip
Al-Qur’an, serta kajian historis yang memperluas horizon metodologi dalam studi teks keagamaan. Di
sisi lain, penelitian ini secara kritis menelaah keterbatasan dan problem yang muncul akibat perbedaan
paradigma epistemologis dan asumsi ideologis yang kerap menyertai kajian tersebut. Pendekatan kritis-
reflektif ini diharapkan dapat mendorong pengembangan ilmu Al-Qur’an yang lebih dinamis dan
responsif terhadap tantangan zaman. Ilmu Al-Qur’an tidak lagi diposisikan sebagai disiplin yang
tertutup, tetapi sebagai bidang keilmuan yang mampu berdialog dengan tradisi akademik global tanpa
kehilangan identitas teologisnya.’

Dengan demikian, penelitian ini secara konseptual dan akademik berupaya menjembatani
ketegangan yang selama ini kerap muncul antara tradisi keilmuan Islam klasik dan pendekatan
akademik modern yang berkembang di Barat. Tradisi keilmuan Islam klasik memiliki kekayaan
metodologis yang berakar pada otoritas wahyu, sanad keilmuan, serta integrasi antara dimensi rasional,
tekstual, dan spiritual. Sementara itu, pendekatan akademik modern Barat berkembang dalam kerangka
rasionalitas ilmiah, kritik historis, dan objektivitas metodologis yang sering kali memisahkan dimensi
teologis dari analisis ilmiah. Ketegangan antara dua tradisi ini sering melahirkan sikap saling curiga atau
penolakan sepihak. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menghadirkan kerangka pemahaman yang
mampu mempertemukan keduanya secara dialogis dan konstruktif. Lebih jauh, penelitian ini bertujuan
memperkuat sikap kritis dan dialogis di kalangan sarjana Muslim dalam merespons kajian Barat,
khususnya orientalisme Al-Qur’an. Sikap kritis menjadi prasyarat penting agar sarjana Muslim tidak

3 Hasan Swaidi, “Jaringan Ulama Hadits Indonesia,” Jurmal Penelitian, P3M STAIN Pekalongan 5, no. 2. (2013): 1314,
https:/ /e-journal.uingusdut.ac.id/Penelitian/article /view/9206/2092.

* Ade Suprihat and Nurhasan, “Tafsir Ayat Tentang Siyasah ( Qs . Ali-Imran : 159),” A#Tarbiyah 1, no. 2 (2019): 24-31,
http://jutnal.staisabili.net/index.php/At-Tarbiyah/atticle/view/32.

> Majelis Ulama Indonesia, “Fatwa MUI Perkawinan Beda Agama,” Majelis Ulama Indonesia 2, no. 2 (2005): 472, chrome-
extension:/ /efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https:/ /mui.or.id/storage/ fatwa/c9da9dd9e19374f7ed4c4e2feb505fce-
lampiran.pdf.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

terjebak pada penerimaan tanpa saringan maupun penolakan emosional. Melalui sikap kritis, temuan-
temuan orientalis dapat ditelaah, diuji, dan dikontekstualisasikan sesuai dengan kerangka epistemologi
dan metodologi ilmu Al-Qur’an.’

Dengan cara ini, sarjana Muslim mampu mengambil manfaat ilmiah yang relevan sekaligus
mengidentifikasi keterbatasan dan bias yang mungkin terkandung di dalamnya. Di sisi lain, sikap
dialogis diperlukan untuk membangun komunikasi ilmiah yang sehat, setara, dan beretika. Dialog
akademik yang terbuka memungkinkan terjadinya pertukaran gagasan, klarifikasi perspektif, serta
pengayaan metodologi lintas tradisi keilmuan. Melalui proses dialog yang berlandaskan etika keilmuan
dan saling menghormati, diharapkan tercipta ruang saling belajar dan saling memperkaya antara sarjana
Muslim dan akademisi Barat. Pada akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
nyata bagi pengembangan studi Islam di era global yang ditandai oleh keterbukaan intelektual,
kedalaman analisis ilmiah, serta penghormatan terhadap keberagaman perspektif keilmuan.’
Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (Zbrary research),
yang dipandang relevan untuk mengkaji secara mendalam wacana orientalisme Al-Qur’an sebagai
sebuah tradisi intelektual. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelusuri gagasan, argumen, dan
konstruksi pemikiran yang berkembang dalam karya-karya orientalis maupun respons kritis dari sarjana
Muslim.? Melalui studi pustaka, penelitian ini tidak berfokus pada pengumpulan data lapangan,
melainkan pada penelaahan sistematis terhadap teks-teks akademik yang menjadi rujukan utama dalam
kajian Al-Qur’an di Barat dan dunia Islam. Sumber data penelitian ini terdiri atas beberapa kategori
utama. Pertama, karya-karya orientalis yang secara langsung membahas Al-Qur’an, baik dalam bentuk
penerjemahan, kajian filologis, linguistik, maupun analisis historis-kritis. Kedua, buku dan artikel yang
ditulis oleh sarjana Muslim yang secara khusus mengkaji orientalisme, baik dalam bentuk kritik, dialog,
maupun upaya rekonstruksi metodologis. Ketiga, literatur pendukung lainnya, seperti karya tentang
metodologi studi Islam, epistemologi ilmu Al-Qur’an, serta kajian sejarah hubungan intelektual antara
Barat dan dunia Islam. Keragaman sumber ini dimaksudkan untuk memperoleh gambaran yang utuh
dan seimbang,’

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan deskriptif-
analitis yang menekankan krittk metodologis dan epistemologis terhadap kajian orientalisme Al-
Qur’an. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk tidak hanya memaparkan fakta

® Yulia Nasrul Latifi and Wening Udasmoro, “The Big Other Gender, PAtriarki, Dan Wacana Agama Dalam Karya
Sastra Nawal Al-Sa’dawi,” Musawa Jurnal Studi Gender Dan Islam 19, no. 1 (2020): 1,

https://doi.org/10.14421 /musawa.2020.191.1-20.

” Maimun Yusuf, Arifin Zain, and Maimun Fuadi, “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Quran,” A/Idarab: Jurnal
Manajemen Dan Administrasi Islam 1, no. 2 (2017): 167, https://doi.org/10.22373/al-idarah.v1i2.2674.

8 Unik Hanifah Salsabila et al., “Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak
Berkebutuhan Khusus,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14,
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps: / / www.resea
rchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARL.

® Budi Agus Sumantri and Nurul Ahmad, “Teori Belajar Humanistik Dan Implikasinya Terhadap Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam,” Fondatia 3, no. 2 (2019): 1-18, https://doi.org/10.36088/ fondatia.v3i2.216.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

dan gagasan yang berkembang dalam karya-karya orientalis, tetapi juga menelaah secara mendalam
kerangka berpikir yang melandasi lahirnya gagasan-gagasan tersebut. Dengan demikian, analisis tidak
berhenti pada tataran inventarisasi pemikiran, melainkan bergerak menuju evaluasi kritis yang bersifat
reflektif dan konstruktif. Pada tahap deskriptif, penelitian ini memaparkan secara sistematis
karakteristik pendekatan yang digunakan dalam kajian orientalis terhadap Al-Qur’an. Hal ini mencakup
pemetaan metode filologis, linguistik, sejarah, dan kritik teks yang kerap digunakan oleh para orientalis,
serta cara mereka memposisikan Al-Qur’an sebagai objek kajian akademik. Selain itu, tahap ini juga
mengungkap asumsi-asumsi dasar yang mendasari pendekatan tersebut, seperti pandangan tentang
asal-usul Al-Qur’an, proses pewahyuan, dan relasinya dengan tradisi keagamaan sebelumnya.!”

Melalui deskripsi ini, penelitian berupaya menunjukkan kecenderungan umum orientalisme Al-
Qur’an, baik yang bersifat akademik-murni maupun yang masih dipengaruhi oleh latar ideologis
tertentu. Selanjutnya, pada tahap analitis, penelitian ini menelaah secara kritis landasan metodologi dan
epistemologi yang digunakan dalam kajian orientalis. Analisis difokuskan pada sejauh mana metode
dan paradigma yang digunakan relevan atau problematis ketika diterapkan pada Al-Qur’an sebagai teks
wahyu. Implikasi dari penggunaan paradigma tersebut terhadap pemahaman makna, otoritas, dan
sakralitas Al-Qur’an juga menjadi perhatian utama. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan
mampu menghasilkan analisis yang mendalam dan objektif, serta memberikan kontribusi nyata bagi
pengembangan studi Al-Qur’an dan studi Islam secara lebih luas di tengah dinamika akademik global.!!
Hasil dan Pembahasan
A. Alih Bahasa Al-Qur’an dalam Kajian Orientalis

Alih bahasa atau penerjemahan Al-Qur’an merupakan salah satu fokus utama kajian orientalis
yang memiliki akar sejarah yang panjang. Upaya penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa Latin dan
bahasa Eropa modern telah dilakukan sejak abad ke-12, salah satunya melalui proyek ambisius yang
diprakarsai oleh Peter the Venerable dan dieksekusi oleh Robert of Ketton pada tahun 1143 M dengan
judul Lex Mabumet psendoprophete.)® Penerjemahan ini pada mulanya tidak didasari oleh semangat
apresiasi intelektual, melainkan untuk kepentingan polemik, kontra-narasi terhadap Islam, dan misi
keagamaan Kristen guna membentengi umat Kristiani dari pengaruh ajaran Islam.'? Dalam
perkembangannya, penerjemahan Al-Qur’an oleh orientalis mengalami pergeseran orientasi ke arah
akademik dan filologis, terutama memasuki abad ke-18 dan ke-19. Meskipun demikian, banyak
terjemahan Al-Qur’an yang dinilai problematis karena keterbatasan pemahaman penerjemah terhadap
nuansa semantik bahasa Arab klasik dan konsep-konsep kunci dalam teologi Islam. Selain itu,
penerjemahan sering kali disertai dengan catatan kaki atau pengantar yang sarat dengan penafsiran

1% Tndra Wahyuddin and Syamsu Syauqani, “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang Lingkup, Dan
Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi,” DIRAY.AH: Jurnal Imn Hadis, 2025, https:/ /www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/atticle/view/522/146.

" Tti Indriyanti, Khairil Ikhsan Siregar, and Zulkifli Lubis, “Etika Interaksi Guru Dan Murid Menurut Perspektif Imam
Al Ghazali,” Jurmal Studi Al-Qur'an; 11 (2015): 129-44, https://doi.org/doi:doi.org/10.21009/JSQ.011.2.03.

12 Fadhilah Umami et al., “Pengertian , Objek , Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek,
Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang M,” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28-34,
https:/ /ziaresearch.or.id/index.php/fatih/atticle/view/339/313.

3 Hartmut Bobzin, The Qur'an and its World (Ashgate, 2004), him. 121. Lihat juga Joas Wagemakers, The Muslim
Brotherbood: 1deology, History, Analysis (Amsterdam University Press, 2020) terkait sejarah awal interaksi teks.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam m



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

subjektif yang dipengaruhi oleh prasangka teologis dan ideologis penerjemah, seperti yang terlihat
dalam karya Alexander Ross maupun George Sale pada masa awal.'*

Sarjana Muslim kontemporer, seperti Ismail Raji al-Faruqi dan Syed Muhammad Naquib al-
Attas, memberikan penekanan yang sangat kuat terhadap persoalan penerjemahan Al-Qur’an,
khususnya dalam konteks kajian orientalis. Menurut mereka, penerjemahan Al-Qur’an pada hakikatnya
bukanlah pemindahan teks wahyu secara utuh dan literal (tarjamah lafziyyah), melainkan lebih tepat
dipahami sebagai penerjemahan makna atau interpretasi makna (tarjamah ma‘nawiyyah). Hal ini
disebabkan oleh karakter unik bahasa Al-Qur’an yang memiliki dimensi semantik, stilistika, dan
retorika yang sangat kompleks serta tidak sepenuhnya dapat dialihkan ke dalam bahasa lain tanpa
kehilangan sebagian makna, nuansa, dan keindahan bahasanya. Al-Faruqi menegaskan bahwa bahasa
Arab Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai medium komunikasi, tetapi juga sebagai bagian integral
dari wahyu itu sendiri. Struktur kalimat, pilihan diksi, irama, dan gaya bahasa Al-Qur’an mengandung
dimensi ijaz (kemukjizatan) yang tidak dapat direproduksi dalam bahasa lain. Oleh karena itu, setiap
terjemahan Al-Qur’an, termasuk yang dihasilkan oleh para orientalis, pada dasarnya merupakan hasil
pemahaman dan penafsiran penerjemah terhadap makna ayat-ayat Al-Qur’an. Perspektif ini sejalan
dengan pandangan al-Attas yang menekankan bahwa terjemahan Al-Qur’an bersifat relatif dan terikat
oleh kerangka konseptual, latar budaya, serta asumsi epistemologis penerjemahnya.'®

Dalam tradisi orientalis, penerjemahan Al-Qur’an umumnya dilakukan dengan menggunakan
pendekatan filologis dan linguistik Barat yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks historis yang dapat
dianalisis sebagaimana karya sastra atau dokumen keagamaan lainnya. Pendekatan ini berangkat dari
asumsi akademik bahwa setiap teks lahir dalam konteks sejarah tertentu, sehingga maknanya dapat
ditelusuri melalui kajian bahasa, struktur kalimat, perbandingan manuskrip, serta relasinya dengan
tradisi keagamaan sebelumnya. Dari sisi akademik, metode ini memberikan kontribusi penting, seperti
pemetaan kosakata Arab Al-Qur’an, analisis gramatikal yang rinci, serta upaya memahami konteks
sosial-budaya masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu. Namun demikian, pendekatan filologis-
historis ini juga menyimpan keterbatasan mendasar ketika diterapkan pada Al-Qur’an. Dengan
memandang Al-Qur’an semata-mata sebagai teks historis, dimensi sakral dan teologisnya sebagai
wahyu ilahi berpotensi tereduksi. Aspek i9az Al-Qur’an baik dari segi bahasa, struktur, maupun
kandungan makna—sering kali tidak mendapat perhatian yang memadai, karena tidak mudah diukur
dengan instrumen metodologis ilmu bahasa modern. Akibatnya, terjemahan yang dihasilkan
cenderung merefleksikan pemahaman rasional dan subjektif penerjemah, bukan keseluruhan pesan
wahyu sebagaimana dipahami dalam tradisi keilmuan Islam.'®

Oleh karena itu, terjemahan Al-Qur’an dalam tradisi orientalis perlu dibaca secara kritis sebagai
produk manusiawi yang bersifat terbatas dan relatif. Terjemahan tersebut tidak dapat diposisikan
sebagai representasi utuh dari Al-Qur’an, melainkan sebagai salah satu bentuk penafsiran terhadap

1% Albinia De la Mare, The Translation of the Qur'an: A History of Selective Interpretation (Oxford: Clarendon Press,
1998), hlm. 45-47.
15 Suprihat and Nurhasan, “Tafsir Ayat Tentang Siyasah ( Qs . Ali-Imran: 159).”
16 Mohammad Ainul, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar, “Konstruksi Keilmuan Balaghoh : Sebuah Tinjauan Dari
Perspektif Filsafat llmu,” Perspektif: Jurnal Pendidikan Dan 1lnmu Babasa, no. 1 (2025),
https:/ /joutnal.staiypigbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam m



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

makna ayat-ayatnya. Sikap kritis ini menjadi penting agar sarjana Muslim tidak menyamakan
kedudukan terjemahan dengan Al-Qur’an dalam bahasa Arab, yang diyakini sebagai teks wahyu yang
mukjizat (ijaz). Dengan demikian, terjemahan orientalis tetap dapat dimanfaatkan sebagai bahan kajian
akademik dan dialog ilmiah, tanpa mengaburkan otoritas dan kesakralan Al-Qur’an sebagai sumber
utama ajaran Islam. Dalam tradisi orientalis, penerjemahan Al-Qur’an umumnya dilakukan dengan
menggunakan pendekatan filologis dan linguistik Barat yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks
historis yang dapat dianalisis sebagaimana karya sastra atau dokumen keagamaan lainnya. Pendekatan
ini berangkat dari asumsi akademik bahwa setiap teks lahir dalam konteks sejarah tertentu, sehingga
maknanya dapat ditelusuri melalui kajian bahasa, struktur kalimat, perbandingan manuskrip, serta
relasinya dengan tradisi keagamaan sebelumnya. Dari sisi akademik, metode ini memberikan kontribusi
penting, seperti pemetaan kosakata Arab Al-Qur’an, analisis gramatikal yang rinci, serta upaya
memahami konteks sosial-budaya masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu.'”

Namun demikian, pendekatan filologis-historis ini juga menyimpan keterbatasan mendasar
ketika diterapkan pada Al-Qur’an. Dengan memandang Al-Qur’an semata-mata sebagai teks historis,
dimensi sakral dan teologisnya sebagai wahyu ilahi berpotensi tereduksi. Aspek ijaz Al-Qur’an—baik
dari segi bahasa, struktur, maupun kandungan makna—sering kali tidak mendapat perhatian yang
memadai, karena tidak mudah diukur dengan instrumen metodologis ilmu bahasa modern. Akibatnya,
terjemahan yang dihasilkan cenderung merefleksikan pemahaman rasional dan subjektif penerjemah,
bukan keseluruhan pesan wahyu sebagaimana dipahami dalam tradisi keilmuan Islam. Oleh karena itu,
terjemahan Al-Qur’an dalam tradisi orientalis perlu dibaca secara kritis sebagai produk manusiawi yang
bersifat terbatas dan relatif. Terjemahan tersebut tidak dapat diposisikan sebagai representasi utuh dari
Al-Qur’an, melainkan sebagai salah satu bentuk penafsiran terhadap makna ayat-ayatnya. Sikap kritis
ini menjadi penting agar sarjana Muslim tidak menyamakan kedudukan terjemahan dengan Al-Qur’an
dalam bahasa Arab, yang diyakini sebagai teks wahyu yang mukjizat (ijaz). Dengan demikian,
terjemahan orientalis tetap dapat dimanfaatkan sebagai bahan kajian akademik dan dialog ilmiah, tanpa
mengaburkan otoritas dan kesakralan Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam.'®
B. Karakteristik Metodologis Kajian Orientalis

Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an pada umumnya ditandai oleh penggunaan pendekatan
historis-kritis (bistorical-critical method). Pendekatan ini berangkat dari asumsi sekuler bahwa Al-Qur’an
merupakan teks budaya yang lahir dan berkembang dalam konteks sejarah tertentu, sehingga dapat
dianalisis dengan metode yang sama seperti teks-teks sejarah atau sastra lainnya. Tokoh seperti
Theodor Noldeke dalam karyanya Geschichte des Qorans mencoba menyusun kronologi pewahyuan Al-
Qur’an berdasarkan analisis filologis dan gaya bahasa (stilistika), sebuah pendekatan yang kemudian
menjadi fondasi bagi studi Al-Qur’an di Barat hingga saat ini.'” Selain pendekatan historis, orientalis
juga sering menggunakan metode perbandingan agama, khususnya dengan tradisi Judeo-Kristen.
Kesamaan kisah para nabi, hukum, dan konsep teologis dijadikan dasar untuk menyimpulkan adanya

7 Abd Karim Amrullah, “Keutamaan Ilmu Dan Adab Dalam Persefektif Islam,” AT-TA’LIM Jurnal Kajian Pendidikan
Agama Isiam 2, no. 1 (2020): 33—46, ww.ejournal.annadwahkualatungkal.ac.id.
'8 Tti Djoyo Budiono, “Pola Argumentasi Dalam Metode Dakwah Mujadalah Nabi Ibrahim,” INTEILEKSILA - Jurnal
DPengembangan Ll Dakwah 2, no. 1 (2020): 1-26, https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v2il.75.

19 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Isiam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), hlm. 156.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

"utang budi" atau pengaruh eksternal terhadap Al-Qur’an. Pendekatan semacam ini menuai kritik
tajam dari sarjana Muslim karena dinilai mengabaikan dimensi transendental wahyu dan konsep
kesinambungan risalah ilahi yang bersifat perennial*®

Muhammad Mustafa al-A‘zami menilai bahwa kelemahan mendasar kajian orientalis terletak
pada "keraguan metodologis" (methodological skepticism) terhadap transmisi teks-teks Islam. Menurutnya,
banyak orientalis memproyeksikan problem tekstual yang terjadi pada transmisi Bibel ke dalam kajian
Al-Qur’an, tanpa mempertimbangkan perbedaan tradisi lisan (ora/ tradition) dan sistem ésnad yang sangat
ketat dalam Islam.?! Pandangan ini menegaskan bahwa metodologi orientalis kerap dibangun di atas
asumsi yang tidak netral dan cenderung reduksionis. Fazlur Rahman, meskipun lebih dialogis dan
menghargai beberapa capaian akademik Barat, tetap mengkritik kecenderungan orientalis yang
mereduksi Al-Qur’an menjadi sekadar produk sosiologis-historis. Ia menegaskan bahwa pendekatan
historis seharusnya tidak menafikan dimensi normatif Al-Qur’an sebagai petunjuk moral dan spiritual
bagi manusia.**

Senada dengan pandangan para sarjana Muslim sebelumnya, Quraish Shihab secara tegas
mengingatkan bahwa salah satu kelemahan mendasar dalam kajian orientalis terhadap Al-Qur’an
terletak pada ketidakmampuan mereka menangkap secara utuh keindahan balaghah (retorika) dan
kedalaman makna filosofis yang terkandung di balik struktur ayat-ayat Al-Qur’an. Keterbatasan ini
terutama bersumber dari lemahnya intuisi linguistik Arab, yakni kepekaan rasa bahasa yang tidak hanya
dibentuk oleh penguasaan tata bahasa dan kosakata, tetapi juga oleh pengalaman kultural, tradisi sastra,
serta kedalaman interaksi dengan bahasa Arab sebagai bahasa wahyu. Menurut Quraish Shihab, Al-
Qur’an bukan sekadar kumpulan pernyataan normatif atau historis, melainkan teks yang sarat dengan
keindahan gaya bahasa, ketepatan diksi, irama, dan susunan kalimat yang memiliki dampak maknawi
dan emosional yang mendalam. Unsur balaghah dalam Al-Qut’an—seperti majaz, isti‘arah, taqdim-
ta’khir, iltifat, dan berbagai perangkat retorika lainnya tidak hanya berfungsi sebagai ornamen bahasa,
tetapi justru menjadi kunci utama dalam memahami pesan ilahi yang ingin disampaikan. Tanpa
sensitivitas terhadap dimensi ini, pemaknaan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an cenderung menjadi kering,
reduktif, dan terjebak pada makna literal semata.?’

Quraish Shihab juga menekankan bahwa banyak orientalis memahami bahasa Arab Al-Qur’an
melalui kerangka linguistik modern yang bersifat analitis dan struktural, namun kurang menyentuh
dimensi rasa bahasa (dzaug Ilnghawi). Akibatnya, terjemahan maupun analisis mereka sering gagal
merepresentasikan kedalaman makna filosofis dan spiritual yang terkandung dalam susunan ayat. Hal
ini terlihat ketika ayat-ayat Al-Qur’an diperlakukan seperti teks biasa, tanpa mempertimbangkan
konteks stilistika dan tujuan komunikatifnya. Oleh karena itu, Quraish Shihab mengajak sarjana
Muslim untuk menyadari keterbatasan pendekatan orientalis sekaligus memperkuat tradisi kajian Al-

20 Theodor Néldeke, The History of the Qur'an, terj. Wolfgang H. Behn (Leiden: Brill, 2013), hlm. 210.

2L M.M. Azami, The History of the Qur'anic Text: From Revelation to Compilation (Leicester: UK Islamic Academy,
2003), hlm. 7.

22 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur'an (Chicago: University of Chicago Press, 2009), hlm. 162.
23 D Miyanto, “Analisis Terhadap Surat Al-’Alaq Ayat 1-5 Tentang Nilai-Nilai Pendidikan Islam,” A/ Iman: Jurnal
Keislaman Dan Kemasyarakatan 5, no. 1 (2021): 83-102,
http://ejournal. kopertais4.ot.id/madura/index.php/aliman/article/ view/4439.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

Qur’an yang berbasis pada penguasaan balaghah dan intuisi linguistik Arab. Dengan cara ini,
pemahaman terhadap Al-Qur’an tidak hanya akurat secara ilmiah, tetapi juga utuh dalam menangkap
keindahan, kedalaman makna, dan kemukjizatannya sebagai kalam Allah.*
C. Pengaruh Kajian Orientalis dalam Studi Islam

Kajian orientalis memberikan pengaruh yang sangat signifikan dalam peta perkembangan studi
Islam modern. Di satu sisi, ketelitian mereka dalam bidang filologi, kritik manuskrip (seperti proyek
Corpus Coranicum), dan pengarsipan naskah-naskah klasik telah memberikan kontribusi teknis yang
berharga bagi pelestarian khazanah intelektual Islam. Metode-metode ini kemudian diadopsi dan
diadaptasi oleh sarjana Muslim kontemporer untuk memperkuat argumen mereka dalam ranah

akademik global.?®

Namun demikian, pengaruh orientalisme juga membawa tantangan serius.
Sejumlah kesimpulan spekulatif yang meragukan otentisitas mushaf Utsmani atau proses kodifikasinya
sering kali diserap secara mentah tanpa filter kritis oleh sebagian akademisi. Al-A‘zami
memperingatkan bahwa penetrasi pemikiran ini dapat mengikis otoritas tradisi keilmuan Islam jika
tidak diimbangi dengan penguasaan metodologi ulama salaf yang mumpuni®® Dalam konteks
Indonesia, wacana orientalisme masuk melalui jalur pendidikan tinggi dan memengaruhi kurikulum
studi Islam (seperti IAIN/UIN) sejak era 1970-an. Hal ini memicu perdebatan antara kelompok yang
pro-metodologi Barat dengan kelompok yang ingin mempertahankan tradisi murni.?’

Oleh karena itu, diperlukan upaya yang sistematis dan berkelanjutan untuk melakukan apa yang
oleh sebagian sarjana Muslim disebut sebagai Islamisasi ilmu pengetabuan atau, dalam formulasi yang lebih
kontekstual dan moderat, zntegrasi—interkoneksi lmu pengetahuan secara proporsional. Gagasan ini lahir
dari kesadaran bahwa dominasi paradigma keilmuan Barat, termasuk dalam kajian orientalisme Al-
Qur’an, tidak bersifat netral sepenuhnya, melainkan berakar pada asumsi epistemologis, ontologis, dan
aksiologis tertentu. Jika paradigma tersebut diterima secara mentah, maka kajian Al-Qur’an berisiko
terjebak pada reduksi makna wahyu menjadi sekadar produk sejarah dan budaya. Islamisasi ilmu
pengetahuan, sebagaimana dirumuskan oleh tokoh-tokoh seperti Ismail Raji al-Faruqi dan Syed
Muhammad Naquib al-Attas, bukanlah upaya menolak ilmu modern, melainkan proses kritis untuk
menyaring, merekonstruksi, dan mengarahkan ilmu pengetahuan agar selaras dengan worldview Islam.
Dalam konteks kajian Al-Qur’an, Islamisasi ilmu menuntut penempatan wahyu sebagai sumber
pengetahuan yang sah dan fundamental, bukan sekadar objek analisis akademik. Dengan demikian,
metodologi Barat dapat dimanfaatkan sejauh tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar

epistemologi Islam.?®

22 B Y Purwanti, “Implementation of Environmental Education Value in Islamic Education (Analysis of Tafsir Al
Qur’an Sutah Al-A’raf Ayat 56-58),” Lisyabab Jurnal Studi Islam Dan Sosial 2, no. ¢ (2021): 161-72, https:/ /lisyabab-
staimas.e-joutnal.id/lisyabab/atticle/view/87%0Ahttps:/ /lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/download/87/37.

2> M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur'an: Ditinjan dari Aspek Kebabasaan, Isyarat Imiah, dan Pemberitaan Gaib (Bandung:
Mizan, 1997), hlm. 88.

%6 Edward Said, Orientalism (New York: Vintage Books, 1979), hlm. 202-205 (sebagai kritik atas landasan
epistemologisnya).

2" M.M. Azami, On Schacht's Origins of Mubammadan Jurisprudence (Riyadh: King Saud University, 1985), hlm. 120.

28 Umami et al., “Pengertian , Objek , Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, Ruang
Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang M.”

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

Sementara itu, pendekatan integrasi—interkoneksi menawarkan kerangka yang lebih dialogis
dengan menghubungkan tradisi keilmuan Islam klasik dan ilmu-ilmu modern secara timbal balik.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti Muslim untuk menggunakan perangkat metodologis Barat,
seperti linguistik dan sejarah, namun tetap mengaitkannya dengan ilmu tafsir, ulumul Qur’an, dan
magqashid al-syariah. Tujuannya agar kajian Al-Qur’an tidak kehilangan dimensi teologis dan
normatifnya. Dengan adanya upaya penguatan epistemologi keilmuan Islam melalui Islamisasi ilmu
pengetahuan atau pendekatan integrasi—interkoneksi, peneliti Muslim diharapkan tidak lagi berada
pada posisi pasif sebagai konsumen metodologi Barat. Selama ini, dominasi paradigma orientalisme
dalam kajian Al-Qur’an sering membuat sarjana Muslim mengadopsi metode dan kerangka analisis
Barat tanpa disertai sikap kritis yang memadai. Akibatnya, kajian Al-Qur’an berisiko kehilangan pijakan
teologisnya dan tereduksi menjadi sekadar analisis teks historis. Oleh karena itu, peneliti Muslim perlu
membangun kemandirian intelektual dengan kemampuan melakukan kritik epistemologis terhadap
asumsi-asumsi dasar yang melandasi paradigma orientalisme.?

Kritik epistemologis ini menjadi penting karena paradigma orientalisme pada umumnya
berangkat dari rasionalitas sekuler dan historisisme, yang cenderung menyingkirkan dimensi
transendental wahyu.*® Dalam kerangka ini, Al-Qur’an dipahami terutama sebagai produk sejarah yang
lahir dari konteks sosial tertentu, bukan sebagai kalam Allah yang memiliki otoritas mutlak dan makna
lintas zaman. Peneliti Muslim perlu menegaskan bahwa pendekatan rasional dan historis memang
penting sebagai instrumen ilmiah, tetapi tidak cukup untuk memahami esensi wahyu secara utuh.
Pemahaman terhadap Al-Qur’an menuntut pengakuan terhadap dimensi ilahiah, sakralitas teks, serta
hubungan wahyu dengan iman dan praktik keagamaan umat Islam. Dengan mengintegrasikan
pendekatan rasional, historis, dan transendental secara seimbang, kajian Al-Qur’an memiliki peluang
besar untuk berkembang secara ilmiah tanpa kehilangan identitas dasarnya sebagai disiplin keilmuan
yang berakar pada wahyu. Pendekatan rasional memungkinkan Al-Qur’an dikaji dengan nalar kritis,
sistematis, dan argumentatif, sehingga dapat dipahami secara logis dan komunikatif dalam konteks
akademik modern.?! Sementara itu, pendekatan historis berperan penting dalam menelusuri konteks
sosio-kultural turunnya wahyu, dinamika masyarakat Arab, serta proses transmisi dan pemahaman Al-
Qur’an sepanjang sejarah Islam. Kedua pendekatan ini memberikan kontribusi signifikan dalam
memperkaya analisis ilmiah dan memperluas horizon penafsiran.>?

Namun, kajian Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari pendekatan transendental yang mengakui
Al-Qur’an sebagai kalam Allah dan sumber kebenaran tertinggi dalam Islam. Dimensi transendental
inilah yang membedakan kajian Al-Qur’an dari kajian teks biasa. Tanpa pengakuan terhadap aspek ini,

2 Rachma Zahra Nuragqila et al., “Critical Analysis of the Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet
SAW: A Comparative Study of the Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma,” Journal Of Fikrul Isiam
01, no. 01 (2025): 87-96, https:/ /aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10.

30 Ginan Wibawa and Rizal Muttaqin, “Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi Pengembangan Studi Hukum
Ekonomi Syariah,” Jurnal Ilmiah Humantech 1, no. 1 (2021): 25-36,

https:/ /jurnal.arkainstitute.co.id/index.php/cessie/article/view/185.

31 Sopwan Mulyawan, “Studi Ilmu Ma’Ani (Stylistic) Terhadap Ayat-Ayat Surat Yasin,” Ho/istik 12, no. 2 (2011): 97-113.
32 Aqdi Asnawi, “Manahij Naqd Al-Kitab Al-Muqaddas Fi Ad-Dirasat Al-Qur aniyyah,” Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan
Pemiteiran Islam 18, no. 2 (2020): 312, https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

kajian Al-Qur’an berisiko terjebak pada reduksionisme dan kehilangan makna normatif serta
spiritualnya. Oleh karena itu, integrasi ketiga pendekatan tersebut menjadi kunci agar kajian Al-Qur’an
tetap utuh, seimbang, dan berakar pada nilai-nilai keimanan. Pendekatan integratif ini juga membuka
ruang dialog yang produktif dengan tradisi akademik global. Dengan menggunakan bahasa ilmiah dan
metodologi yang dapat dipahami secara universal, sarjana Muslim mampu berpartisipasi aktif dalam
diskursus internasional tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip epistemologi Islam. Dialog
semacam ini tidak hanya memperkaya kajian Al-Qur’an, tetapi juga memperkenalkan perspektif Islam
sebagai alternatif epistemologis yang sah dan relevan. Pada akhirnya, posisi integratif ini diharapkan
melahirkan kajian Al-Qur’an yang kaya secara metodologis dan kokoh secara epistemologis.*

Kajian semacam ini tidak hanya berkontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan dalam
ranah akademik semata, tetapi juga memiliki relevansi yang sangat nyata bagi pembangunan peradaban
Islam di era global. Dalam konteks dunia yang semakin terbuka dan saling terhubung, umat Islam
dihadapkan pada arus pertukaran gagasan, nilai, dan paradigma keilmuan yang begitu cepat. Oleh
karena itu, kajian Al-Qur’an yang bersifat kritis, reflektif, dan dialogis menjadi kebutuhan strategis agar
Islam mampu hadir sebagai kekuatan intelektual dan moral yang konstruktif dalam peradaban dunia.
Kontribusi ilmiah dari kajian tersebut tampak dalam kemampuannya memperkaya khazanah keilmuan
Islam dengan pendekatan-pendekatan baru yang tetap berakar pada wahyu. Integrasi antara rasionalitas
ilmiah dan kedalaman spiritual memungkinkan lahirnya pemikiran Islam yang tidak terjebak pada
konservatisme kaku maupun liberalisme yang kehilangan orientasi nilai.**

Dengan landasan ini, Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai
sumber inspirasi bagi pengembangan ilmu, etika sosial, dan tata kehidupan manusia. Lebih jauh,
relevansi kajian ini bagi pembangunan peradaban Islam terletak pada kemampuannya merespons
tantangan zaman, seperti globalisasi, pluralisme budaya, krisis moral, dan perkembangan ilmu
pengetahuan modern. Keterbukaan intelektual mendorong umat Islam untuk berdialog dengan
berbagai tradisi pemikiran dunia tanpa rasa inferior, sementara kedalaman spiritual menjaga agar dialog
tersebut tidak mengikis identitas dan nilai-nilai keislaman. Kepekaan terhadap realitas sosial dan
kemanusiaan juga menjadikan ajaran Al-Qur’an tetap kontekstual dan solutif. Dengan demikian, kajian
Al-Qur’an yang komprehensif dan berwawasan global berpotensi menjadi fondasi penting bagi
lahirnya peradaban Islam yang berilmu, berakhlak, dan berdaya saing, sekaligus mampu memberikan
kontribusi positif bagi peradaban manusia secara keseluruhan.*>
Kesimpulan

Kajian orientalis terhadap Al-Qur’an mencakup berbagai aspek penting, mulai dari alih bahasa
(penerjemahan), metodologi kajian, hingga pengaruhnya dalam perkembangan studi Islam secara luas.
Dalam aspek alih bahasa, para orientalis telah menghasilkan beragam terjemahan Al-Qur’an ke dalam
bahasa-bahasa Barat yang berperan besar dalam memperkenalkan Islam kepada masyarakat non-
Muslim. Tetjemahan tersebut, meskipun memiliki nilai akademik dan historis, pada dasarnya

33 Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalism ke Modernisme (Jakarta: Paramadina, 1996), hlm. 74.

34 Muhammad Fahrurrozi, “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis,” Jurnal Penelitian Keislaman, no. 1 (2021),
https:/ /jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393.

% Hani Zahrani and Rubini, “Pendekatan Hermeneutika Dalam Pengkajian Islam,” SALIHA: Jurnal Pendidikan & Agama
Istam 6, no. 2 (2023): 171-96, https://doi.org/10.54396/saliha.v6i2.662.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

merupakan hasil interpretasi manusia yang dipengaruhi oleh latar budaya, kepentingan ilmiah, dan
kerangka berpikir penerjemahnya. Oleh karena itu, terjemahan orientalis tidak dapat disamakan
kedudukannya dengan Al-Qur’an dalam bahasa Arab sebagai teks wahyu yang bersifat sakral dan
mukjizat. Dari sisi metodologi, kajian orientalis umumnya menggunakan pendekatan filologis,
linguistik, dan historis-kritis yang berkembang dalam tradisi akademik Barat. Pendekatan ini
memberikan kontribusi tertentu dalam memperkaya analisis teks Al-Qur’an, seperti kajian struktur
bahasa, konteks sejarah, dan perbandingan dengan tradisi keagamaan lain. Namun demikian,
metodologi tersebut sering kali dibangun di atas asumsi epistemologis sekuler yang memandang Al-

Qur’an sebagai produk sejarah, sehingga berpotensi mengabaikan dimensi teologis dan transendental

wahyu. Pengaruh kajian orientalis terhadap studi Islam juga cukup signifikan, baik di Barat maupun di

dunia Muslim. Sebagian gagasannya mendorong lahirnya dialog akademik dan pengembangan

metodologi baru, sementara sebagian lainnya memunculkan kritik dan respons intelektual dari sarjana

Muslim. Oleh sebab itu, sarjana Muslim dituntut untuk bersikap kritis, selektif, dan proporsional dalam

memanfaatkan karya-karya orientalis. Sikap ini penting agar studi Al-Qur’an dapat terus berkembang

secara ilmiah tanpa kehilangan landasan teologis dan worldview Islam yang menjadi fondasinya.

Daftar Pustaka

Agus Salim Syukran, Agus Salim Syukran. “Fungsi Al-Qur’an Bagi Manusia.” ALl jaz : Jurnal Studi Al-
Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 1, no. 2 (2019): 90-108. https://doi.org/10.53563 /ai.v1i2.21.

Ainul, Mohammad, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar. “Konstruksi Keilmuan Balaghoh :
Sebuah Tinjauan Dari Perspektif Filsafat Ilmu.” Perspektif : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Babasa, no.
1 (2025). https://journal.staiypigbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418.

Amrullah, Abd Karim. “Keutamaan Ilmu Dan Adab Dalam Persefektif Islam.” AT-T'A’LIM Jurnal
Kajian Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2020): 33—46. ww.ejournal.annadwahkualatungkal.ac.id.

Asnawi, Aqdi. “Manahij Naqd Al-Kitab Al-Muqaddas F1 Ad-Dirasat Al-Qur aniyyah.” Kalimah: Jurnal
Studi Agama Dan Pemifkiran Islam 18, no. 2 (2020): 312. https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869.

Fahrurrozi, Muhammad. “Urgensi Penguatan Keterampilan Berfikir Kritis.” Jurmal Penelitian Keislaman,
no. 1 (2021). https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/5393.

Indriyanti, Tri, Khairil Ikhsan Siregar, and Zulkifli Lubis. “Etika Interaksi Guru Dan Murid Menurut
Perspektif  Imam Al Ghazali.”  Jumal  Studi  Al-Qurian; 11 (2015): 12944,
https://doi.org/doi:doi.org/10.21009/]JSQ.011.2.03.

Latifi, Yulia Nasrul, and Wening Udasmoro. “The Big Other Gender, PAtriarki, Dan Wacana Agama
Dalam Karya Sastra Nawal Al-Sa’dawi.” Musawa Jurnal Studi Gender Dan Islam 19, no. 1 (2020): 1.
https://doi.org/10.14421/musawa.2020.191.1-20.

Majelis Ulama Indonesia. “Fatwa MUI Perkawinan Beda Agama.” Majelis Ulama Indonesia 2, no. 2
(2005): 472. chrome-
extension:/ /efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://mui.or.id/storage / fatwa/c9da9dd9e1
9374f7ed4c4e2teb505fce-lampiran.pdf.

Miyanto, D. “Analisis Terhadap Surat Al-’Alaq Ayat 1-5 Tentang Nilai-Nilai Pendidikan Islam.” .4/
Iman:  Jurnal  Keislaman — Dan  Kemasyarakatan 5, no. 1 (2021):  83-102.
http://ejournal.kopertais4.ot.id/madura/index.php/aliman/article /view/4439.

Mulyawan, Sopwan. “Studi Ilmu Ma’Ani (Stylistic) Terhadap Ayat-Ayat Surat Yasin.” Ho/istik 12, no.
2 (2011): 97-113.

Mz, Syamsul Rizal. “Akhlak Islami Perspektif Ulama Salat.” Edukasi Islami : Jurnal Pendidikan Isiam 7,
no. 01 (2018): 67. https://doi.org/10.30868/ei.v7i01.212.

Nuragqila, Rachma Zahra, Siti Nuryanah, Wiwi Alawiyah, and Yosi Supenti. “Critical Analysis of the

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam m



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 85-97

Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet SAW: A Comparative Study of the
Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma.” Journal Of Fikrul Islam 01, no. 01
(2025): 87-96.
https:/ /aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article /view/1/10.

Purwanti, E'Y. “Implementation of Environmental Education Value in Islamic Education (Analysis
of Tafsir Al Qur’an Surah Al-A’raf Ayat 56-58).” Lisyabab Jurnal Studi Islam Dan Sosial 2, no. ¢
(2021): 161-72. https://lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/view/87%0Ahttps:/ /lisyabab-staimas.e-
journal.id/lisyabab/article/download/87/37.

Salsabila, Unik Hanifah, Lathifah Irsyadiyah Husna, Durotun Nasekha, and Anggi Pratiwi.
“Penggunaan Media Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Bagi Anak Berkebutuhan
Khusus.” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789,/1091 /RED2017-Eng-
8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.00
5%0Ahttps:/ /www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_T
ERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI.

Su’aidi, Hasan. “Jaringan Ulama Hadits Indonesia.” Jurnal Penelitian, P3N STAIN Pekalongan 5, no. 2
(2013): 13—14. https://e-journal.uingusdur.ac.id/Penelitian/article /view/9206/2092.

Sumantri, Budi Agus, and Nurul Ahmad. “Teori Belajar Humanistik Dan Implikasinya Terhadap
Pembelajaran  Pendidikan ~ Agama  Islam.”  Fondatia 3, no. 2 (2019): 1-18.
https://doi.org/10.36088/fondatia.v3i2.216.

Suprihat, Ade, and Nurhasan. “Tafsir Ayat Tentang Siyasah ( Qs . Ali-Imran: 159 ).” A#Tarbiyah 1,
no. 2 (2019): 24-31. http:/ /jurnal.staisabili.net/index.php/At-Tarbiyah/article /view/32.

Tri Djoyo Budiono. “Pola Argumentasi Dalam Metode Dakwah Mujadalah Nabi Ibrahim.”
INTELEKSIA - Jurnal  Pengembangan — llmn  Dakwah 2, no. 1 (2020): 1-26.
https://doi.org/10.55372 /inteleksiajpid.v2il.75.

Umami, Fadhilah, Putri Ega Aulia, Mhd Azka Fata Siregar, and Sulidar. “Pengertian , Objek , Ruang
Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, Ruang Lingkup Orientalisme Dan
Latar Belakang M.” Fatib: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28-34.
https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih /article /view /339 /313.

Wahyuddin, Indra, and Syamsu Syauqani. “Orientalisme Dalam Kajian Hadis: Telaah Historis, Ruang
Lingkup, Dan Pemikiran Kaum Orientalis Terhadap Tradisi Hadis Nabi.” DIRAYAH: Jurnal
L Hadis, 2025. https:/ /www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/522/146.

Wibawa, Ginan, and Rizal Muttagin. “Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi
Pengembangan Studi Hukum Ekonomi Syariah.” Jurnal Iimiah Humantech 1, no. 1 (2021): 25-30.
https://jurnal.arkainstitute.co.id/index.php/cessie/article/view/185.

Yusuf, Maimun, Arifin Zain, and Maimun Fuadi. “Identifikasi Ayat-Ayat Dakwah Dalam Al-Qur’an.”
Alldarab:  Jurnal — Manajemen — Dan — Administrasi Islamz 1, no. 2 (2017): 167.
https://doi.org/10.22373 /al-idarah.v1i2.2674.

Zahrani, Hani, and Rubini. “Pendekatan Hermeneutika Dalam Pengkajian Islam.” SALIHA: Jurnal
Pendidikan & Agama Islam 6, no. 2 (2023): 171-96. https://doi.org/10.54396/saliha.v6i2.662.

b

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam



