
Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

98 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Perbandingan Kajian Muslim dan Orientalis 
 
 

Aisyah Nurul Aini1, Muhammad Rajab Al Fathin Nasution2 , Sulidar3 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 

Email: rajabalfathinnasution@gmail.com, sulidar@uinsu.ac.id, aisyahnurulaini@gmail.com 
 

Abstract 
This article comprehensively examines the comparison between Muslim studies and Orientalist studies 
in Islamic studies, positioning them as two scholarly traditions with distinct characteristics, 
orientations, and academic implications. The main focus of the discussion includes the objects and 
perspectives of research, the methodologies and approaches used, and the impact and reactions of 
each tradition on the development of Islamic studies. Muslim studies depart from an internal (insider) 
perspective, grounded in a normative-faith foundation and utilizing the Qur'an and Sunnah as primary 
sources of knowledge. Within this framework, Islam is understood not only as an object of scientific 
study but also as a transcendent system of values and guidelines for life. In contrast, Orientalist studies 
developed within the Western academic tradition with an external (outsider) perspective, viewing 
Islam as a historical, social, and cultural phenomenon. The approaches used tend to be historical-
critical, philological, and socio-humanities, with an emphasis on textual analysis, historical context, 
and the dynamics of Muslim society. Through a descriptive-analytical and comparative approach, this 
article demonstrates that Orientalist studies often draw criticism, particularly regarding colonial bias, 
normative reduction of meaning, and a tendency toward generalization. The results of this study 
demonstrate that the contributions of Orientalists to the development of scientific methodology, 
source criticism, and the expansion of Islamic studies literature cannot be ignored. Furthermore, 
Muslim studies play a strategic role in strengthening religious identity, maintaining the authority of 
Islamic sources, and encouraging a renewal of Islamic thought that is more contextual and responsive 
to the challenges of the times. By critically and proportionately bringing these two traditions together, 
this article emphasizes the importance of open, respectful, and civilized academic dialogue to enrich 
the treasury of contemporary Islamic studies. 
Keywords: Comparison, Study, Muslim, Orientalist 
 

Abstrak 
Artikel ini mengkaji secara komprehensif perbandingan antara kajian Muslim dan kajian orientalis 
dalam studi Islam, dengan menempatkan keduanya sebagai dua tradisi keilmuan yang memiliki 
karakter, orientasi, dan implikasi akademik yang berbeda. Fokus utama pembahasan meliputi objek 
dan perspektif penelitian, metodologi dan pendekatan yang digunakan, serta dampak dan reaksi yang 
ditimbulkan oleh masing-masing tradisi dalam perkembangan studi Islam. Kajian Muslim berangkat 
dari perspektif internal (insider), yang berpijak pada landasan normatif-keimanan dan menjadikan Al-
Qur’an serta Sunnah sebagai sumber utama pengetahuan. Dalam kerangka ini, Islam dipahami tidak 
hanya sebagai objek kajian ilmiah, tetapi juga sebagai sistem nilai dan pedoman hidup yang bersifat 
transenden. Sebaliknya, kajian orientalis berkembang dalam tradisi akademik Barat dengan perspektif 
eksternal (outsider), yang memandang Islam sebagai fenomena sejarah, sosial, dan budaya. Pendekatan 
yang digunakan cenderung bersifat historis-kritis, filologis, dan sosial-humaniora, dengan penekanan 
pada analisis teks, konteks sejarah, serta dinamika masyarakat Muslim. Melalui pendekatan deskriptif-
analitis dan komparatif, artikel ini menunjukkan bahwa kajian orientalis kerap menuai kritik, terutama 
terkait bias kolonial, reduksi makna normatif, dan kecenderungan generalisasi. Hasil dari penelitian ini 
menujukkan bahwa , kontribusi orientalis dalam pengembangan metodologi ilmiah, kritik sumber, 

mailto:rajabalfathinnasution@gmail.com
mailto:sulidar@uinsu.ac.id


Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

99 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

serta perluasan literatur studi Islam tidak dapat diabaikan. Di sisi lain, kajian Muslim memiliki peran 
strategis dalam memperkuat identitas keagamaan, menjaga otoritas sumber-sumber Islam, serta 
mendorong pembaruan pemikiran Islam yang lebih kontekstual dan responsif terhadap tantangan 
zaman. Dengan mempertemukan kedua tradisi ini secara kritis dan proporsional, artikel ini 
menegaskan pentingnya dialog akademik yang terbuka, saling menghargai, dan berkeadaban guna 
memperkaya khazanah studi Islam kontemporer 
Kata Kunci: Perbandingan, Kajian, Muslim, Orientalis 
 
Pendahuluan 

Kajian tentang Islam berkembang melalui dua arus besar, yaitu kajian Muslim dan kajian 

orientalis.1 Kajian Muslim lahir dari kebutuhan internal umat Islam untuk memahami, 

mempertahankan, dan mengembangkan ajaran Islam berdasarkan sumber-sumber otentik, terutama 

Al-Qur’an dan Sunnah, serta tradisi intelektual ulama. Sementara itu, kajian orientalis muncul dari 

kalangan akademisi Barat yang menempatkan Islam sebagai objek kajian ilmiah, khususnya sejak 

meningkatnya interaksi antara Barat dan dunia Timur pada abad ke-19. Perbedaan latar belakang, 

tujuan, dan kerangka epistemologis menjadikan kedua tradisi ini sering diposisikan secara 

berseberangan. Kajian orientalis kerap dikritik karena bias ideologis dan kolonial, sedangkan kajian 

Muslim dianggap terlalu normatif dan apologetik. Namun, dikotomi ini tidak sepenuhnya tepat karena 

dalam perkembangannya kedua pendekatan tersebut saling memengaruhi dan berdialog secara 

akademik.2 

Dalam konteks studi Islam kontemporer, perdebatan antara pendekatan insider dan outsider 

telah berkembang menjadi isu metodologis yang sangat penting dan tidak dapat diabaikan. Perdebatan 

ini berangkat dari perbedaan posisi epistemologis peneliti dalam memandang Islam, apakah sebagai 

sistem keyakinan yang dihayati dari dalam (insider) atau sebagai objek kajian ilmiah yang diamati dari 

luar (outsider). Pendekatan insider, yang umumnya diwakili oleh sarjana Muslim, menekankan dimensi 

normatif, teologis, dan spiritual Islam dengan menjadikan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber 

utama otoritas keilmuan. Sementara itu, pendekatan outsider, yang banyak dikembangkan oleh kalangan 

orientalis dan akademisi Barat, cenderung memanfaatkan perangkat metodologis ilmu-ilmu modern 

seperti sejarah kritis, filologi, antropologi, dan sosiologi, dengan memandang Islam sebagai fenomena 

sosial dan historis.3 

Urgensi pembahasan ini semakin menguat seiring dengan dinamika global yang menuntut studi 

Islam untuk tampil sebagai disiplin keilmuan yang kredibel, objektif, dan mampu berdialog dengan 

tradisi ilmu pengetahuan modern. Di satu sisi, kajian Muslim dituntut untuk lebih kritis dan terbuka 

terhadap metode ilmiah kontemporer agar tidak terjebak pada sikap apologetik dan eksklusif yang 

dapat menghambat perkembangan keilmuan. Sikap keterbukaan ini penting untuk memperkaya 

analisis, memperluas perspektif, serta meningkatkan daya saing studi Islam di tingkat akademik global. 

 
1 Moh Muhtador, “Teologi Persuasif Ayat-Ayat Makkiyah; Sebuah Tafsir Relasi Umat Beragama,” Fikrah 4, no. 2 (2016): 

188–99, https://doi.org/10.21043/fikrah.v4i2.1513. 
2 Mohammad Ainul, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar, “Konstruksi Keilmuan Balaghoh : Sebuah Tinjauan Dari 

Perspektif Filsafat Ilmu,” Perspektif : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Bahasa, no. 1 (2025), 

https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418. 
3 Ainun Sina et al., “Kedudukan Manusia Di Alam Semesta: Manusia Sebagai ‘Abdullah, Manusia Sebagai Khalifah Fil 

Ard,” Jurnal Pendidikan Dan Konseling 4, no. 3 (2022): 1349–58. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

100 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Di sisi lain, kajian orientalis juga dituntut untuk lebih sensitif terhadap dimensi normatif dan spiritual 

Islam, sehingga kajian yang dihasilkan tidak sekadar bersifat deskriptif-empiris, tetapi juga adil dalam 

memahami makna internal ajaran Islam bagi pemeluknya.4 

Berdasarkan realitas perkembangan studi Islam kontemporer yang ditandai oleh pluralitas 

pendekatan dan keragaman latar belakang epistemologis para peneliti, kajian komparatif antara 

pendekatan insider dan outsider menjadi sangat relevan dan strategis. Relevansi ini tidak hanya bersifat 

akademik, tetapi juga epistemologis dan praktis, mengingat studi Islam saat ini berada pada 

persimpangan antara tuntutan objektivitas ilmiah dan kebutuhan menjaga autentisitas nilai-nilai 

keislaman. Pendekatan insider, dengan kedekatannya pada dimensi normatif dan spiritual Islam, 

memiliki kekuatan dalam memahami makna internal ajaran serta sensitivitas terhadap kesakralan teks 

dan tradisi. Namun, pendekatan ini kerap dikritik karena berpotensi terjebak dalam sikap normatif-

dogmatis jika tidak disertai dengan perangkat analisis ilmiah yang memadai. Sebaliknya, pendekatan 

outsider unggul dalam hal ketelitian metodologis, penggunaan kerangka teoritis modern, serta 

kemampuan membaca Islam dalam konteks sejarah dan sosial yang luas, meskipun tidak jarang dinilai 

mengabaikan dimensi teologis dan pengalaman keberagamaan umat Islam.5 

Atas dasar perbedaan sekaligus potensi tersebut, tujuan utama kajian komparatif ini adalah 

untuk mengidentifikasi secara objektif dan proporsional kontribusi serta keterbatasan masing-masing 

pendekatan. Pendekatan komparatif memungkinkan penilaian yang lebih adil, tidak semata-mata 

menolak atau menerima salah satu tradisi keilmuan, tetapi menempatkannya sesuai dengan kapasitas 

dan ruang lingkupnya. Lebih jauh, kajian ini juga bertujuan mengeksplorasi kemungkinan lahirnya 

sintesis metodologis yang lebih konstruktif, yakni suatu model kajian yang tidak mempertentangkan 

iman dan rasionalitas, melainkan mempertemukannya dalam kerangka ilmiah yang saling melengkapi. 

Melalui perbandingan yang kritis dan reflektif, diharapkan dapat dirumuskan model studi Islam yang 

integratif, yang menggabungkan ketelitian ilmiah, keterbukaan metodologis, dan kesadaran teologis 

secara seimbang.  Model kajian integratif yang memadukan ketelitian ilmiah dengan kesadaran teologis 

memiliki potensi besar untuk memperkaya khazanah metodologi studi Islam secara signifikan. Selama 

ini, studi Islam kerap diposisikan secara dikotomis antara pendekatan normatif-keagamaan dan 

pendekatan akademik-ilmiah.6 

Kehadiran model yang mampu menjembatani keduanya membuka ruang baru bagi 

pengembangan metodologi yang tidak hanya sahih secara akademik, tetapi juga selaras dengan karakter 

dasar Islam sebagai agama wahyu.  Dengan kerangka metodologis yang integratif, studi Islam tidak 

lagi dipahami sebagai disiplin yang eksklusif dan tertutup, melainkan sebagai bidang keilmuan yang 

dinamis, reflektif, dan terbuka terhadap dialog lintas tradisi ilmu. Penguatan metodologi ini sekaligus 

berdampak pada posisi studi Islam dalam percaturan akademik global. Ketika kajian Islam mampu 

memanfaatkan perangkat analisis modern seperti pendekatan historis, sosiologis, antropologis, dan 

 
4 Afidatul Asmar, “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah,” Jurnal Ilmu Dakwah 40, no. 1 (2020): 54–

64, https://doi.org/10.21580/jid.v40.1.5298. 
5 Yosita Yosita, Dewi Purnama Sari, and Asri Karolina, “Analisis Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada Mata Pelajaran 

Akidah Akhlak Kelas VI Dan Upaya Mewujudkannya Di MIN 1 Lebong,” Jurnal Literasiologi 10, no. 2 (2023), 

https://doi.org/10.47783/literasiologi.v10i2.593. 
6 Asmar, “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah.” 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

101 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

linguistik tanpa kehilangan pijakan teologisnya, maka studi Islam dapat berdialog secara setara dengan 

tradisi akademik global. Kesetaraan ini bukan berarti meniru atau tunduk pada paradigma Barat, 

melainkan berpartisipasi aktif sebagai subjek keilmuan yang memiliki epistemologi, nilai, dan 

kontribusi khas.7 

Dalam konteks ini, studi Islam tidak hanya menjadi objek kajian, tetapi juga sumber perspektif 

alternatif yang memperkaya wacana ilmu pengetahuan dunia. Lebih jauh, model kajian semacam ini 

berkontribusi pada terciptanya dialog akademik yang lebih inklusif, berimbang, dan berkeadaban. 

Inklusivitas tercermin dari keterbukaan terhadap beragam pendekatan dan latar belakang keilmuan, 

tanpa menafikan identitas dan keyakinan masing-masing. Keseimbangan terwujud melalui sikap kritis 

yang adil, tidak apriori menolak maupun menerima suatu pendekatan, melainkan menilainya 

berdasarkan kontribusi dan keterbatasannya.8 Adapun keberadaban tercermin dalam etika akademik 

yang menjunjung tinggi saling menghormati, kejujuran intelektual, dan tanggung jawab ilmiah. Di 

tengah tantangan keilmuan kontemporer yang semakin kompleks seperti globalisasi pengetahuan, 

fragmentasi disiplin ilmu, dan menguatnya polarisasi ideologis model kajian integratif ini menjadi 

kebutuhan mendesak. Melalui pendekatan yang dialogis dan reflektif, studi Islam tidak hanya mampu 

bertahan, tetapi juga berkontribusi secara bermakna dalam membangun peradaban ilmu yang lebih 

adil, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia. 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini dirancang dengan menggunakan metode kualitatif yang dipadukan dengan 

pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif, karena metode tersebut dinilai paling relevan untuk 

mengkaji secara mendalam perbedaan konseptual, epistemologis, dan metodologis antara kajian 

Muslim dan kajian orientalis dalam studi Islam. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti untuk 

memahami makna, pola pemikiran, serta konstruksi keilmuan yang melandasi kedua tradisi kajian 

tersebut secara komprehensif dan kontekstual, tanpa terjebak pada generalisasi kuantitatif yang bersifat 

reduktif.9 Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berupaya memotret fenomena secara 

permukaan, tetapi juga menelusuri akar-akar teoretis dan ideologis yang membentuk karakter masing-

masing pendekatan. Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk memaparkan secara sistematis 

karakteristik utama kajian Muslim dan kajian orientalis, mulai dari asumsi dasar, objek kajian, hingga 

kerangka metodologi yang digunakan. Melalui deskripsi yang cermat, penelitian ini berusaha 

menyajikan gambaran utuh tentang dinamika kedua tradisi keilmuan tersebut.10 

 Selanjutnya, analisis dilakukan secara kritis dengan menelaah kekuatan, kontribusi, serta 

keterbatasan masing-masing pendekatan, terutama dalam memahami Islam sebagai ajaran normatif 

sekaligus fenomena historis dan sosial. Adapun pendekatan komparatif berfungsi untuk 

mempertemukan kedua tradisi kajian tersebut dalam satu kerangka analisis, sehingga persamaan, 

 
7 Soraya Devy and Luthfia Mawaddah, “Kesaksian Dalam Talak Menurut Abu Bakar Jabir Al-Jaziri,” El-Usrah: Jurnal 

Hukum Keluarga 1, no. 1 (2018): 57–73, https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/usrah/. 
8 Nurhadi et. al, “Relevansi Konsep Rahmatan Lil ‘Alamin Terhadap Toleransi Beragama,” Darajat.Jpai 6, no. 1 (2023): 

1–9, https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat. 
9 Mahfudz Reza Fahlevi, “Kajian Project Based Blended Learning Sebagai Model Pembelajaran Pasca Pandemi Dan 

Bentuk Implementasi Kurikulum Merdeka,” Sustainable Jurnal Kajian Mutu Pendidikan 5, no. 2 (2022): 230–49, 

https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2714. 
10 Fahlevi. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

102 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

perbedaan, serta potensi dialog dan sintesis metodologis dapat diidentifikasi secara objektif dan 

proporsional. Data penelitian diperoleh melalui studi kepustakaan (library research), dengan menelaah 

buku-buku, artikel jurnal ilmiah, serta literatur akademik lain yang relevan dengan tema kajian. Sumber 

data primer meliputi karya-karya ilmiah yang secara khusus membahas metodologi studi Islam, 

orientalisme, serta perspektif insider dan outsider dalam kajian keislaman. Sementara itu, data sekunder 

diperoleh dari literatur pendukung yang memberikan penguatan analisis sekaligus konteks historis dan 

teoritis yang lebih luas.11 

 Teknik analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara sistematis dan bertahap agar mampu 

menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik. 

Tahap pertama adalah klasifikasi data, yaitu mengelompokkan berbagai sumber pustaka yang telah 

dikumpulkan berdasarkan tema, fokus kajian, serta pendekatan metodologis yang digunakan. Pada 

tahap ini, karya-karya yang merepresentasikan kajian Muslim dan kajian orientalis dipetakan secara 

jelas, baik dari segi objek kajian, asumsi dasar, maupun kerangka epistemologisnya. Klasifikasi ini 

penting untuk menghindari kerancuan analisis sekaligus memudahkan peneliti dalam melihat pola, 

kecenderungan, dan karakteristik utama dari masing-masing tradisi keilmuan. Tahap kedua adalah 

perbandingan kritis antar konsep dan metodologi. Pada tahap ini, data yang telah terklasifikasi 

dianalisis dengan cara mempertemukan konsep, pendekatan, serta metode yang digunakan oleh kajian 

Muslim dan kajian orientalis. Perbandingan tidak dilakukan secara dikotomis atau konfrontatif, 

melainkan secara proporsional dan reflektif, dengan menimbang konteks historis, tujuan akademik, 

serta latar epistemologis yang melatarbelakangi masing-masing pendekatan.12 

Hasil Dan Pembahasan 

A. Objek Kajian dan Perspektif 

 Kajian Muslim dan kajian orientalis memiliki perbedaan mendasar dalam menentukan objek 

penelitian serta perspektif analisis yang digunakan. Dalam tradisi kajian Muslim, objek penelitian 

difokuskan pada ajaran Islam yang bersumber dari wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, yang kemudian 

dielaborasi dalam berbagai disiplin keilmuan seperti akidah, syariah, akhlak, serta kajian sejarah dan 

peradaban Islam. Fokus ini menunjukkan bahwa Islam dipahami bukan sekadar sebagai fenomena 

sosial, tetapi sebagai sistem ajaran ilahiah yang memiliki dimensi teologis, normatif, dan transendental. 

Oleh karena itu, kajian Muslim tidak dapat dilepaskan dari kerangka keimanan yang menempatkan 

wahyu sebagai sumber kebenaran utama dan otoritatif. Perspektif yang digunakan dalam kajian Muslim 

bersifat internal (insider), yakni perspektif orang dalam yang memiliki keterikatan teologis dan spiritual 

terhadap objek kajian.13 

 Dalam kerangka ini, kesakralan teks, otoritas wahyu, dan keyakinan terhadap kebenaran ajaran 

Islam menjadi unsur fundamental dalam proses analisis. Metodologi yang digunakan pun umumnya 

dirancang untuk menjaga kehormatan teks suci sekaligus menggali makna normatif dan kontekstualnya 

 
11 Andhika Wahyudiono, “Perkembangan Kurikulum Merdeka Belajar Dalam Tantangan Era Society 5.0,” Education 

Journal : Journal Educational Research and Development 7, no. 2 (2023): 124–31, https://doi.org/10.31537/ej.v7i2.1234. 
12 Sholihatul Atik Hikmawati and Luluk Farida, “Pemanfaatan Media Tik Tok Sebagai Media Dakwah Bagi Dosen Iai 

Sunan Kalijogo Malang,” Al-Ittishol: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 2, no. 1 (2021): 1–11, 

https://doi.org/10.51339/ittishol.v2i1.215. 
13 Aqdi Asnawi, “Manāhij Naqd Al-Kitāb Al-Muqaddas Fī Ad-Dirāsāt Al-Qur`āniyyah,” Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan 

Pemikiran Islam 18, no. 2 (2020): 312, https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

103 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

bagi kehidupan umat. Dengan demikian, objektivitas dalam kajian Muslim tidak dimaknai sebagai sikap 

netral yang menanggalkan iman, melainkan sebagai upaya ilmiah yang bertanggung jawab dan beretika 

dalam bingkai keimanan. Sebaliknya, kajian orientalis memandang Islam sebagai fenomena historis, 

sosial, dan budaya yang dapat diteliti sebagaimana objek-objek ilmu sosial dan humaniora lainnya 

(Wahib, 2018). Teks-teks keagamaan, termasuk Al-Qur’an dan hadis, diposisikan sebagai dokumen 

sejarah yang lahir dalam konteks sosial tertentu dan karenanya terbuka untuk dianalisis secara kritis. 

Perspektif yang digunakan bersifat eksternal (outsider), tanpa keterikatan normatif terhadap wahyu, 

dengan tujuan mencapai objektivitas ilmiah berdasarkan standar akademik Barat.14 

 Pendekatan historis-kritis dan sosial-humaniora yang lazim digunakan dalam kajian orientalis 

memungkinkan lahirnya analisis yang kaya secara historis dan metodologis. Melalui pendekatan ini, 

teks-teks keagamaan Islam dikaji dengan perangkat ilmiah modern, seperti filologi, kritik sumber, 

sosiologi, dan antropologi. Hasilnya, kajian orientalis sering kali mampu mengungkap latar sejarah, 

dinamika sosial, serta proses pembentukan tradisi keilmuan Islam secara lebih rinci dan sistematis. 

Kontribusi ini memiliki nilai akademik yang signifikan, terutama dalam memperluas khazanah literatur, 

memperkenalkan perspektif baru, serta mendorong pengembangan metode analisis yang lebih variatif 

dalam studi Islam. Namun demikian, pendekatan tersebut juga kerap menuai kritik dari kalangan 

sarjana Muslim karena berpotensi mereduksi dimensi sakral dan teologis Islam. Ketika wahyu 

diperlakukan semata-mata sebagai produk sejarah atau konstruksi sosial, aspek transendental yang 

menjadi inti ajaran Islam berisiko terabaikan.  

 Reduksi ini tidak hanya berdampak pada pemahaman teks, tetapi juga pada cara Islam 

diposisikan dalam wacana akademik global, yakni lebih sebagai objek kajian budaya daripada sebagai 

sistem keyakinan yang hidup dan normatif. Dalam konteks ini, kritik epistemologis menjadi penting 

untuk menegaskan bahwa Islam memiliki karakter khas yang tidak sepenuhnya dapat dijelaskan dengan 

kerangka positivistik atau rasional-empiris semata. Perbedaan perspektif antara kajian Muslim dan 

kajian orientalis inilah yang menjadikan dialog dan kajian komparatif keduanya bersifat penting dan 

strategis. Dialog akademik yang dibangun secara terbuka dan berkeadaban memungkinkan terjadinya 

saling koreksi, saling melengkapi, dan saling memperkaya. Kajian komparatif membantu 

mengidentifikasi titik temu dan titik beda secara proporsional, sekaligus membuka peluang lahirnya 

pendekatan integratif yang mampu mengakomodasi ketelitian ilmiah tanpa mengabaikan dimensi 

teologis. Dengan demikian, pengembangan studi Islam kontemporer tidak terjebak dalam dikotomi 

insider–outsider, melainkan bergerak menuju paradigma keilmuan yang lebih inklusif, reflektif, dan 

relevan dengan tantangan global.15 

B. Metodologi dan Pendekatan 

 Dalam tradisi kajian Muslim, metodologi keilmuan dikembangkan secara integratif melalui 

penggunaan metode bayani, burhani, dan irfani. Metode bayani menekankan pemahaman teks wahyu 

 
14 Fadhilah Umami et al., “Pengertian , Objek , Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, 

Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang M,” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28–34, 

https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih/article/view/339/313. 
15 Rachma Zahra Nuraqila et al., “Critical Analysis of the Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet 

SAW: A Comparative Study of the Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma,” Journal Of Fikrul Islam 

01, no. 01 (2025): 87–96, https://aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

104 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

berdasarkan kaidah kebahasaan, tafsir, dan ushul fikih, sehingga pendekatan normatif-tekstual tetap 

menjadi fondasi utama dalam menafsirkan ajaran Islam. Metode burhani melengkapi pendekatan 

tersebut dengan penalaran rasional dan argumentatif, yang memanfaatkan logika, filsafat, serta analisis 

kritis untuk memperkuat koherensi dan relevansi ajaran Islam dalam berbagai konteks. Sementara itu, 

metode irfani menghadirkan dimensi intuitif dan spiritual melalui pengalaman batin, tasawuf, dan etika, 

yang menekankan penghayatan nilai-nilai wahyu secara mendalam. Ketiga metode ini tidak berdiri 

sendiri, melainkan saling melengkapi dalam upaya memahami Islam secara utuh dan komprehensif. 

Dalam praktiknya, kajian Muslim kontemporer semakin mengombinasikan pendekatan normatif-

tekstual dengan pendekatan historis, filosofis, dan sosiologis. Integrasi ini dilakukan untuk menjawab 

tantangan zaman yang semakin kompleks, seperti isu keadilan sosial, pluralisme, hak asasi manusia, 

dan perkembangan ilmu pengetahuan modern.16 

 Dengan pendekatan integratif tersebut, kajian Muslim berupaya menjaga kesetiaan terhadap 

sumber wahyu sekaligus memastikan relevansinya bagi realitas sosial yang terus berubah. Sebaliknya, 

kajian orientalis lebih menekankan pendekatan historis-kritis, filologi, dan komparatif. Metode 

historis-kritis digunakan untuk menelusuri proses kodifikasi teks, konteks sosial-politik kemunculan 

Islam, serta dinamika transmisi dan penafsiran ajaran dari masa ke masa. Pendekatan filologis berfokus 

pada analisis bahasa, manuskrip, dan varian teks, sementara pendekatan komparatif membandingkan 

Islam dengan tradisi keagamaan lain guna mengidentifikasi kemungkinan pengaruh dan interaksi 

historis. Meskipun pendekatan-pendekatan ini memperkaya khazanah metodologi dan membuka 

wawasan baru dalam studi Islam, kritik sering muncul ketika analisis dilakukan dengan asumsi yang 

mengabaikan perspektif internal umat Islam.17 

 Pengabaian terhadap perspektif internal umat Islam dalam kajian orientalis berpotensi 

melahirkan kesimpulan yang bersifat reduktif dan kurang sensitif terhadap dimensi teologis serta 

spiritual Islam. Ketika Islam dipahami semata-mata sebagai produk sejarah, konstruksi sosial, atau 

fenomena budaya, maka aspek wahyu sebagai sumber kebenaran transenden cenderung terpinggirkan. 

Akibatnya, ajaran-ajaran fundamental Islam yang bagi umatnya memiliki nilai sakral dan normatif 

sering direduksi menjadi sekadar hasil dinamika politik, ekonomi, atau pengaruh tradisi keagamaan 

lain. Reduksi semacam ini tidak hanya menyederhanakan kompleksitas Islam, tetapi juga berisiko 

menimbulkan kesalahpahaman terhadap makna terdalam dari praktik keagamaan dan pengalaman 

spiritual umat Muslim. Selain itu, kurangnya sensitivitas terhadap dimensi teologis dan spiritual dapat 

menyebabkan jarak epistemologis yang lebar antara peneliti dan objek kajian. Kesimpulan yang 

dihasilkan mungkin konsisten secara metodologis menurut standar akademik Barat, tetapi tidak 

sepenuhnya dapat diterima atau dipahami oleh komunitas Muslim karena bertentangan dengan 

keyakinan dasar mereka.18 

 
16 Miftah Miftah and Irma Riyani, “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid,” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- 

Qur’an Dan Tafsir 3, no. 1 (2018), https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i1.3127. 
17 Zainap Hartati Ahmad Muhajir, Muslimah, “Konsep Dan Klasifikasi Ilmu Pengetahuan Dalam Islam,” Jurnal 

Pendidikan Dan Islam Kontemporer 2, no. 2 (2021): 9–15. 
18 Erry Nurdianzah, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Jawa (Kajian Historis Pendidikan Islam Dalam 

Dakwah Walisanga),” Jurnal Pendidikan Agama Islam Universitas Wahid Hasyim 7, no. 2 (2019): 184–98, 

https://ojs.unimal.ac.id/kande/article/view/7239/3431. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

105 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

 Dalam konteks ini, kajian ilmiah berpotensi kehilangan relevansi sosial dan dialogisnya, bahkan 

dapat memperkuat prasangka atau ketegangan intelektual antara dunia Barat dan dunia Islam. Oleh 

karena itu, kondisi tersebut menegaskan pentingnya dialog metodologis yang lebih seimbang antara 

tradisi kajian Muslim dan kajian orientalis. Dialog ini tidak dimaksudkan untuk meniadakan perbedaan 

paradigma, melainkan untuk membangun saling pengertian dan penghargaan terhadap landasan 

epistemologis masing-masing. Dengan dialog yang terbuka dan berkeadaban, pendekatan historis-

kritis dan filologis dapat diperkaya oleh kesadaran teologis dan spiritual, sementara kajian Muslim 

dapat memperoleh manfaat dari ketelitian metodologis dan kedalaman analisis historis. Pendekatan 

yang lebih seimbang ini diharapkan mampu menghasilkan kajian Islam yang lebih utuh, adil, dan 

reflektif, serta relevan bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan kehidupan keagamaan di era global. 

C. Dampak dan Reaksi 

Kajian Muslim berkontribusi pada penguatan keimanan, pembentukan karakter moral, serta 

pengembangan pemikiran Islam yang kontekstual. Melalui pendekatan normatif yang dikombinasikan 

dengan analisis historis dan sosial, kajian Muslim berperan dalam menjaga kesinambungan tradisi 

keilmuan Islam sekaligus menjawab tantangan modernitas.19 Di sisi lain, kajian orientalis memberikan 

dampak yang bersifat kompleks dan ambivalen dalam perkembangan studi Islam. Di satu sisi, 

pendekatan historis-kritis dan filologis yang dikembangkan oleh para orientalis telah memberikan 

kontribusi nyata terhadap pengayaan metodologi kajian Islam. Melalui kerja-kerja filologis yang 

cermat, banyak manuskrip klasik Islam berhasil ditemukan, dikatalogkan, diedit secara kritis, dan 

dipublikasikan sehingga dapat diakses oleh komunitas akademik global. Upaya ini membantu 

pelestarian khazanah intelektual Islam, sekaligus membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih 

sistematis terhadap sejarah pemikiran, hukum, dan tafsir Islam. Selain itu, pendekatan historis-kritis 

turut mendorong munculnya kesadaran akan pentingnya konteks sejarah, dinamika sosial, dan proses 

transmisi ilmu dalam memahami teks dan tradisi Islam.20 

Namun, di sisi lain, orientalisme juga memunculkan berbagai persoalan serius yang berdampak 

pada relasi intelektual antara Barat dan dunia Muslim. Banyak kajian orientalis dikritik karena sarat 

dengan generalisasi berlebihan, penggunaan asumsi yang tidak netral, serta bias kolonial yang 

memandang Islam sebagai “yang lain” (the other). Dalam beberapa kasus, Islam direpresentasikan secara 

simplistik, statis, atau bahkan problematis, sehingga melahirkan stereotip negatif yang berpengaruh 

tidak hanya dalam wacana akademik, tetapi juga dalam persepsi sosial dan kebijakan politik. Kondisi 

ini memicu resistensi dari kalangan sarjana dan masyarakat Muslim yang memandang orientalisme 

sebagai proyek intelektual yang tidak sepenuhnya objektif dan sering kali merugikan citra Islam. 

Perbedaan dampak yang ditimbulkan oleh kajian orientalis menunjukkan secara jelas pentingnya sikap 

kritis dan selektif dalam meresponsnya, khususnya di kalangan sarjana Muslim. Sikap kritis menjadi 

prasyarat utama agar karya-karya orientalis tidak diterima secara apriori sebagai representasi objektif 

tentang Islam. Melalui sikap kritis, sarjana Muslim diharapkan mampu menelaah secara mendalam 

asumsi metodologis, kerangka epistemologis, serta latar ideologis yang melandasi suatu kajian. Klaim 

objektivitas ilmiah yang sering dikemukakan orientalis perlu diuji secara cermat, mengingat tidak 

 
19 Muhtador, “Teologi Persuasif Ayat-Ayat Makkiyah; Sebuah Tafsir Relasi Umat Beragama.” 
20 Hesti Agusti Saputri et al., “Peran Sosial Umat Dalam Membangun Solidaritas Menurut Tafsir Surah At-Taubah Ayat 

71,” Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 5 (2024): 01–19, https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i5.477. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

106 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

sedikit kajian yang dipengaruhi oleh warisan kolonial, orientasi euro-sentris, atau paradigma sekular 

yang meminggirkan dimensi wahyu dan spiritualitas Islam. Dengan kritik epistemologis yang tajam, 

bias-bias tersembunyi tersebut dapat diidentifikasi dan dikoreksi secara argumentatif.21 

Di samping itu, sikap selektif juga memiliki peran yang tidak kalah penting. Sikap ini 

memungkinkan sarjana Muslim untuk memanfaatkan kontribusi positif orientalisme tanpa harus 

menerima keseluruhan kerangka berpikirnya. Kontribusi orientalis dalam pengembangan metodologi 

penelitian, khususnya dalam bidang filologi, kritik teks, historiografi, dan dokumentasi manuskrip, 

dapat menjadi sumber penting bagi penguatan studi Islam. Pemanfaatan ini dilakukan secara 

proporsional, dengan tetap menempatkan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber otoritatif utama 

dalam tradisi keilmuan Islam. Dengan demikian, asumsi-asumsi yang bertentangan dengan landasan 

teologis Islam tidak diadopsi secara mentah, melainkan disaring melalui kerangka worldview 

Islam.Melalui pendekatan kritis dan selektif, kajian orientalis dapat ditempatkan secara lebih 

proporsional dalam peta studi Islam kontemporer, yakni sebagai mitra dialog akademik, bukan sebagai 

otoritas tunggal dalam memahami Islam. Penempatan yang proporsional ini penting untuk 

menghindari sikap ekstrem, baik berupa penolakan total terhadap orientalisme maupun penerimaan 

tanpa reserve terhadap seluruh temuan dan asumsi yang dikemukakannya.22 

Dengan menjadikan orientalisme sebagai mitra dialog, sarjana Muslim memiliki ruang untuk 

berinteraksi secara aktif, menguji argumen, serta mengajukan kritik akademik yang berbasis pada 

landasan epistemologis Islam. Posisi ini sekaligus membuka ruang dialog yang setara antartradisi 

keilmuan. Dialog yang setara meniscayakan adanya saling pengakuan terhadap perbedaan paradigma, 

tujuan, dan asumsi dasar masing-masing pendekatan. Dalam dialog semacam ini, kajian orientalis dapat 

dikoreksi ketika terjebak dalam generalisasi, reduksionisme, atau bias ideologis, sementara kajian 

Muslim juga dapat diperkaya melalui ketelitian metodologis, pendekatan historis, dan tradisi kritik teks 

yang berkembang di Barat. Proses saling mengoreksi dan saling memperkaya ini menjadi fondasi 

penting bagi tumbuhnya iklim akademik yang sehat, terbuka, dan berkeadaban. Lebih jauh, pendekatan 

kritis-dialogis membuka peluang besar bagi pengembangan studi Islam yang lebih adil dan reflektif. 

Keadilan dalam konteks ini berarti menempatkan setiap tradisi keilmuan pada posisinya secara 

proporsional, tanpa menafikan kontribusi pihak lain, tetapi juga tanpa mengorbankan prinsip-prinsip 

dasar Islam sebagai agama wahyu. Sikap adil menuntut pengakuan bahwa kajian non-Muslim, termasuk 

orientalisme, memiliki sumbangan tertentu dalam pengayaan metodologi, dokumentasi sejarah, dan 

pengembangan wacana akademik.23 

Namun, pada saat yang sama, keadilan juga mengharuskan penegasan bahwa Islam tidak dapat 

sepenuhnya direduksi menjadi objek kajian historis atau fenomena sosial semata, karena di dalamnya 

terkandung dimensi transendental yang menjadi inti keyakinan umat. Sementara itu, sikap reflektif 

mendorong studi Islam untuk terus mengevaluasi metode, paradigma, dan tujuan kajiannya. Refleksi 

ini penting agar studi Islam tidak terjebak dalam pengulangan wacana klasik tanpa konteks, atau 

 
21 Hesti Agusti Saputri et al. 
22 Sri Hartanti and Triana Susanti, “Usia Ideal Menikah Dalam Islam; Tafsir Al-Qur’an Surat An-Nisa Ayat 6 Dan An-

Nur Ayat 32,” Bertuah Jurnal Syariah Dan Ekonomi Islam 2, no. 2 (2021): 28–35, https://doi.org/10.56633/jsie.v2i2.277. 
23 Cucu Susianti, “Efektivitas Metode Talaqqi Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an Anak Usia 

Dini,” Tunas Siliwangi Halaman 2, no. 1 (2016): 1–19. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

107 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

sebaliknya, larut dalam adopsi metodologi modern tanpa penyaringan epistemologis. Dengan refleksi 

kritis, sarjana Muslim dapat menimbang sejauh mana metode tertentu masih relevan, bagaimana 

paradigma keilmuan perlu diperbarui, serta ke arah mana tujuan kajian Islam seharusnya diarahkan 

dalam menjawab persoalan-persoalan aktual umat dan kemanusiaan.24 Dalam menghadapi tantangan 

keilmuan global seperti globalisasi pengetahuan, pluralitas perspektif, dan tuntutan pendekatan 

interdisipliner studi Islam dituntut untuk bersikap adaptif tanpa kehilangan jati dirinya.  Adaptivitas 

ini bukan berarti kompromi terhadap prinsip teologis, melainkan kemampuan untuk berdialog, 

berkolaborasi, dan berkontribusi dalam percakapan ilmiah global dengan identitas yang jelas.25 

Dengan menjaga keseimbangan antara keterbukaan intelektual dan kesetiaan terhadap identitas 

teologis serta spiritual, studi Islam memiliki peluang besar untuk berkembang menjadi disiplin 

keilmuan yang matang, berdaya saing, dan relevan di tingkat global. Keseimbangan ini menuntut 

sarjana Islam untuk bersikap terbuka terhadap metode, teori, dan temuan ilmiah modern, termasuk 

yang berasal dari tradisi akademik non-Muslim, tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar keimanan 

dan nilai-nilai transendental yang melekat dalam ajaran Islam. Dengan demikian, studi Islam dapat 

mengakomodasi ragam pendekatan ilmiah, baik normatif, historis, filosofis, maupun sosiologis, 

sehingga menghasilkan kajian yang komprehensif dan mendalam. Dalam konteks globalisasi ilmu 

pengetahuan, keterbukaan intelektual ini memungkinkan studi Islam berpartisipasi secara aktif dalam 

dialog lintas disiplin dan lintas budaya. Sarjana Islam yang mampu menyeimbangkan kesetiaan pada 

identitas teologis dengan adaptasi terhadap metodologi ilmiah modern dapat berkontribusi dalam 

percakapan akademik global, menjadikan studi Islam relevan, kritis, dan produktif. Hal ini juga berarti 

bahwa pengembangan ilmu Islam tidak sekadar terbatas pada pengkajian internal komunitas Muslim, 

tetapi mampu memberikan wawasan, inspirasi, dan pemahaman yang konstruktif bagi dunia ilmiah 

secara luas.26 

Selain itu, studi Islam yang berlandaskan keseimbangan antara keterbukaan intelektual dan 

kesetiaan terhadap identitas teologis serta spiritual tidak hanya berfungsi sebagai sarana penguatan 

identitas umat, tetapi juga sebagai instrumen strategis dalam pembangunan peradaban. Dengan fondasi 

yang kokoh pada nilai-nilai ajaran Islam, kajian ini mampu mengintegrasikan ilmu pengetahuan, moral, 

dan etika sebagai landasan pengembangan masyarakat yang beradab dan berkeadilan. Studi Islam yang 

matang dan reflektif memungkinkan lahirnya generasi Muslim yang tidak hanya memiliki wawasan 

keagamaan yang mendalam, tetapi juga kemampuan berpikir kritis, analitis, dan solutif dalam 

menghadapi berbagai tantangan kontemporer, baik di tingkat lokal maupun global. Lebih jauh, disiplin 

keilmuan ini berpotensi memperkuat kontribusi intelektual Islam dalam percakapan akademik global. 

Kajian yang berdaya saing dapat menghasilkan temuan ilmiah yang relevan, metode yang sistematis, 

serta perspektif yang inovatif, sehingga studi Islam tidak hanya menjadi tradisi kajian internal umat, 

tetapi juga mampu memberikan sumbangan bermakna bagi pengembangan ilmu pengetahuan, 

 
24 Darwin Harahap, “Peran Ulama Timur Tengah Tengah Tehadap Nusantara Abad XVII Dan VXIII Akar 

Pembaharuan Pemikiran Islam,” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN Padangsidimpuan 3, no. 1 (2021): 157–72, 

https://doi.org/10.24952/tad.v3i1.4178. 
25 Asmar, “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah.” 
26 Ainul Yaqin and Roziana Amalia, “Mitos Dan Realitas: Bahaya Penafsiran Alquran Orientalisme Terhadap Kaum 

Muslimin,” Al-Qorni : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 0 (2025): 25–50, 

https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alqorni/article/view/7883. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

108 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

kemanusiaan, dan peradaban dunia secara luas. Pendekatan yang reflektif dan adaptif memungkinkan 

disiplin ini menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu modern tanpa kehilangan nilai-nilai 

transendental dan etika Islam.27 

Dengan demikian, studi Islam tidak hanya berperan dalam mempertahankan dan melestarikan 

warisan intelektual serta spiritual umat, tetapi juga menegaskan posisinya sebagai disiplin keilmuan 

yang inklusif, konstruktif, dan adaptif. Kajian yang inklusif memungkinkan studi Islam membuka 

ruang bagi interaksi dengan berbagai tradisi keilmuan lain, menghargai perbedaan perspektif, dan 

menampung gagasan-gagasan baru tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Sikap 

konstruktif menjadikan studi ini mampu menghasilkan pemikiran yang relevan, solutif, dan 

membangun, baik untuk pengembangan ilmu pengetahuan maupun untuk menjawab tantangan sosial 

dan kultural yang dihadapi umat Muslim maupun masyarakat global. Sementara itu, sikap adaptif 

memungkinkan studi Islam menyesuaikan diri dengan dinamika ilmu modern, teknologi, dan 

globalisasi pengetahuan, sehingga tetap relevan dan mampu berpartisipasi aktif dalam percakapan 

akademik internasional.28 

Melalui pengembangan yang seimbang antara keterbukaan intelektual dan kesetiaan pada nilai-

nilai teologis, studi Islam dapat menjadi jembatan yang efektif antara tradisi keilmuan klasik yang kaya 

dengan khazanah pemikiran Islam dan modernitas global yang menuntut metodologi ilmiah, analisis 

kritis, dan inovasi konseptual. Posisi ini memungkinkan terciptanya dialog lintas budaya yang 

produktif, di mana nilai-nilai spiritual, etika, dan moral Islam dapat dipahami dan diapresiasi dalam 

konteks global, sekaligus memperkaya tradisi akademik dunia. Pada akhirnya, studi Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai media pembelajaran dan pemahaman keagamaan, tetapi juga sebagai kontributor 

yang nyata bagi kemajuan ilmu pengetahuan, pembangunan peradaban, dan kesejahteraan manusia 

secara holistik, menegaskan relevansinya sebagai disiplin yang dinamis, progresif, dan berpijak pada 

prinsip keilmuan serta nilai-nilai kemanusiaan.29 

 

Kesimpulan 

 Perbandingan antara kajian Muslim dan kajian orientalis memperlihatkan adanya perbedaan 

mendasar dalam hal perspektif, metodologi, dan tujuan penelitian. Kajian Muslim berangkat dari 

perspektif internal (insider) yang bersifat normatif, dengan orientasi utama pada penguatan ajaran, 

pemeliharaan otoritas wahyu, serta pembentukan dan penguatan identitas keagamaan umat Islam. 

Dalam kerangka ini, Al-Qur’an dan Sunnah diposisikan sebagai sumber kebenaran utama yang tidak 

hanya dikaji secara akademik, tetapi juga dijadikan pedoman normatif dalam kehidupan beragama dan 

bermasyarakat. Oleh karena itu, objektivitas dalam kajian Muslim dipahami sebagai kesetiaan ilmiah 

yang selaras dengan nilai-nilai keimanan dan etika keilmuan Islam. Sebaliknya, kajian orientalis bersifat 

 
27 Roma Ulinnuha, “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of Interreligious 

Communication in West Sumatra,” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (2021): 115–26, 

https://doi.org/10.14421/esensia.v22i1.2816. 
28 Maulida Ulfa, “Maintaining Religious Moderation in the Digital Age: Challenges and Strategies for Facing 

Technology,” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 3, no. 1 (2024): 43–63, https://j-

las.lemkomindo.org/index.php/BCoPJ-LAS. 
29 Yusnawati Yusnawati, Ahmad Wira, and Afriwardi Afriwardi, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di 

Instagram,” Tatar Pasundan: Jurnal Diklat Keagamaan 15, no. 1 (2021): 01–09, https://doi.org/10.38075/tp.v15i1.178. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

109 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

analitis dan eksternal (outsider), dengan menggunakan pendekatan historis-kritis, filologis, dan sosial-

humaniora. Islam dipahami sebagai fenomena sejarah dan budaya yang dapat dianalisis secara kritis 

tanpa keterikatan normatif terhadap wahyu. Pendekatan ini bertujuan untuk menjelaskan asal-usul, 

perkembangan, serta dinamika ajaran dan praktik Islam dalam konteks sosial-politik tertentu. 

Meskipun pendekatan semacam ini kerap menuai kritik, terutama karena adanya bias kolonial, 

generalisasi berlebihan, dan kecenderungan reduksionis, kajian orientalis tetap memberikan kontribusi 

penting bagi perkembangan studi Islam, khususnya dalam pengayaan metodologi, kritik sumber, dan 

dokumentasi sejarah Islam. Oleh karena itu, diperlukan sikap kritis dan selektif dalam merespons 

karya-karya orientalis. Sikap kritis memungkinkan sarjana Muslim mengidentifikasi keterbatasan dan 

bias metodologis, sementara sikap selektif membuka ruang pemanfaatan kontribusi positif 

orientalisme tanpa harus mengadopsi asumsi yang bertentangan dengan nilai-nilai dan otoritas 

keilmuan Islam. Dengan pendekatan ini, studi Islam dapat berkembang secara dinamis, ilmiah, dan 

tetap berakar kuat pada landasan teologisnya. 

Daftar Pustaka 

Ahmad Muhajir, Muslimah, Zainap Hartati. “Konsep Dan Klasifikasi Ilmu Pengetahuan Dalam 
Islam.” Jurnal Pendidikan Dan Islam Kontemporer 2, no. 2 (2021): 9–15. 

Ainul, Mohammad, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar. “Konstruksi Keilmuan Balaghoh : 

Sebuah Tinjauan Dari Perspektif Filsafat Ilmu.” Perspektif : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Bahasa, no. 
1 (2025). https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418. 

Asmar, Afidatul. “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah.” Jurnal Ilmu Dakwah 40, 
no. 1 (2020): 54–64. https://doi.org/10.21580/jid.v40.1.5298. 

Asnawi, Aqdi. “Manāhij Naqd Al-Kitāb Al-Muqaddas Fī Ad-Dirāsāt Al-Qur`āniyyah.” Kalimah: Jurnal 
Studi Agama Dan Pemikiran Islam 18, no. 2 (2020): 312. https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869. 

Devy, Soraya, and Luthfia Mawaddah. “Kesaksian Dalam Talak Menurut Abu Bakar Jabir Al-Jaziri.” 
El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 1, no. 1 (2018): 57–73. https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/usrah/. 

Fahlevi, Mahfudz Reza. “Kajian Project Based Blended Learning Sebagai Model Pembelajaran Pasca 
Pandemi Dan Bentuk Implementasi Kurikulum Merdeka.” Sustainable Jurnal Kajian Mutu 
Pendidikan 5, no. 2 (2022): 230–49. https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2714. 

Harahap, Darwin. “Peran Ulama Timur Tengah Tengah Tehadap Nusantara Abad XVII Dan VXIII 
Akar Pembaharuan Pemikiran Islam.” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN 
Padangsidimpuan 3, no. 1 (2021): 157–72. https://doi.org/10.24952/tad.v3i1.4178. 

Hartanti, Sri, and Triana Susanti. “Usia Ideal Menikah Dalam Islam; Tafsir Al-Qur’an Surat An-Nisa 
Ayat 6 Dan An-Nur Ayat 32.” Bertuah Jurnal Syariah Dan Ekonomi Islam 2, no. 2 (2021): 28–35. 
https://doi.org/10.56633/jsie.v2i2.277. 

Hesti Agusti Saputri, Siti Nur Kholifah, Farzila Wati, and Rajif Adi Sahroni. “Peran Sosial Umat Dalam 
Membangun Solidaritas Menurut Tafsir Surah At-Taubah Ayat 71.” Jurnal Manajemen Dan 
Pendidikan Agama Islam 2, no. 5 (2024): 01–19. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i5.477. 

Hikmawati, Sholihatul Atik, and Luluk Farida. “Pemanfaatan Media Tik Tok Sebagai Media Dakwah 
Bagi Dosen Iai Sunan Kalijogo Malang.” Al-Ittishol: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 2, no. 1 
(2021): 1–11. https://doi.org/10.51339/ittishol.v2i1.215. 

Miftah, Miftah, and Irma Riyani. “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid.” Al-Bayan: Jurnal 
Studi Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir 3, no. 1 (2018). https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i1.3127. 

Muhtador, Moh. “Teologi Persuasif Ayat-Ayat Makkiyah; Sebuah Tafsir Relasi Umat Beragama.” 
Fikrah 4, no. 2 (2016): 188–99. https://doi.org/10.21043/fikrah.v4i2.1513. 



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam    Vol. 3. No. 1. Januari 2026 

e-ISSN: 3062-8377          Hal: 98-110 

 

110 Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   

Nuraqila, Rachma Zahra, Siti Nuryanah, Wiwi Alawiyah, and Yosi Supenti. “Critical Analysis of the 
Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet SAW: A Comparative Study of the 
Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma.” Journal Of Fikrul Islam 01, no. 01 
(2025): 87–96. 
https://aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10. 

Nurdianzah, Erry. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Jawa (Kajian Historis Pendidikan 
Islam Dalam Dakwah Walisanga).” Jurnal Pendidikan Agama Islam Universitas Wahid Hasyim 7, no. 
2 (2019): 184–98. https://ojs.unimal.ac.id/kande/article/view/7239/3431. 

Nurhadi et. al. “Relevansi Konsep Rahmatan Lil ‘Alamin Terhadap Toleransi Beragama.” Darajat.Jpai 
6, no. 1 (2023): 1–9. https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat. 

Sina, Ainun, Devi Ariani, Khairan Syahputra Tarigan, Nerisa Sertiawan, and MardinalTarigan. 
“Kedudukan Manusia Di Alam Semesta: Manusia Sebagai ‘Abdullah, Manusia Sebagai Khalifah 
Fil Ard.” Jurnal Pendidikan Dan Konseling 4, no. 3 (2022): 1349–58. 

Susianti, Cucu. “Efektivitas Metode Talaqqi Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an 
Anak Usia Dini.” Tunas Siliwangi Halaman 2, no. 1 (2016): 1–19. 

Ulfa, Maulida. “Maintaining Religious Moderation in the Digital Age: Challenges and Strategies for 
Facing Technology.” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 3, no. 1 (2024): 
43–63. https://j-las.lemkomindo.org/index.php/BCoPJ-LAS. 

Ulinnuha, Roma. “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of 
Interreligious Communication in West Sumatra.” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 22, no. 
1 (2021): 115–26. https://doi.org/10.14421/esensia.v22i1.2816. 

Umami, Fadhilah, Putri Ega Aulia, Mhd Azka Fata Siregar, and Sulidar. “Pengertian , Objek , Ruang 
Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, Ruang Lingkup Orientalisme Dan 
Latar Belakang M.” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28–34. 
https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih/article/view/339/313. 

Wahyudiono, Andhika. “Perkembangan Kurikulum Merdeka Belajar Dalam Tantangan Era Society 

5.0.” Education Journal : Journal Educational Research and Development 7, no. 2 (2023): 124–31. 
https://doi.org/10.31537/ej.v7i2.1234. 

Yaqin, Ainul, and Roziana Amalia. “Mitos Dan Realitas: Bahaya Penafsiran Alquran Orientalisme 

Terhadap Kaum Muslimin.” Al-Qorni : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 0 (2025): 25–50. 
https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alqorni/article/view/7883. 

Yosita, Yosita, Dewi Purnama Sari, and Asri Karolina. “Analisis Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada 
Mata Pelajaran Akidah Akhlak Kelas VI Dan Upaya Mewujudkannya Di MIN 1 Lebong.” Jurnal 
Literasiologi 10, no. 2 (2023). https://doi.org/10.47783/literasiologi.v10i2.593. 

Yusnawati, Yusnawati, Ahmad Wira, and Afriwardi Afriwardi. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 
Beragama Di Instagram.” Tatar Pasundan: Jurnal Diklat Keagamaan 15, no. 1 (2021): 01–09. 
https://doi.org/10.38075/tp.v15i1.178. 

 


