Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

Perbandingan Kajian Muslim dan Orientalis

Aisyah Nurul Aini', Muhammad Rajab Al Fathin Nasution®, Sulidar’
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan
Email: rgjabalfathinnasution@gmail.com, sulidar@uinsn.ac.id, aisyabnurulaini@gmail.com

Abstract

This article comprehensively examines the comparison between Muslim studies and Orientalist studies
in Islamic studies, positioning them as two scholarly traditions with distinct characteristics,
orientations, and academic implications. The main focus of the discussion includes the objects and
perspectives of research, the methodologies and approaches used, and the impact and reactions of
each tradition on the development of Islamic studies. Muslim studies depart from an internal (insider)
perspective, grounded in a normative-faith foundation and utilizing the Qur'an and Sunnah as primary
sources of knowledge. Within this framework, Islam is understood not only as an object of scientific
study but also as a transcendent system of values and guidelines for life. In contrast, Orientalist studies
developed within the Western academic tradition with an external (outsider) perspective, viewing
Islam as a historical, social, and cultural phenomenon. The approaches used tend to be historical-
critical, philological, and socio-humanities, with an emphasis on textual analysis, historical context,
and the dynamics of Muslim society. Through a descriptive-analytical and comparative approach, this
article demonstrates that Orientalist studies often draw criticism, particularly regarding colonial bias,
normative reduction of meaning, and a tendency toward generalization. The results of this study
demonstrate that the contributions of Orientalists to the development of scientific methodology,
source criticism, and the expansion of Islamic studies literature cannot be ignored. Furthermore,
Muslim studies play a strategic role in strengthening religious identity, maintaining the authority of
Islamic sources, and encouraging a renewal of Islamic thought that is more contextual and responsive
to the challenges of the times. By critically and proportionately bringing these two traditions together,
this article emphasizes the importance of open, respectful, and civilized academic dialogue to enrich
the treasury of contemporary Islamic studies.

Keywords: Comparison, Study, Muslim, Orientalist

Abstrak
Artikel ini mengkaji secara komprehensif perbandingan antara kajian Muslim dan kajian orientalis
dalam studi Islam, dengan menempatkan keduanya sebagai dua tradisi keilmuan yang memiliki
karakter, orientasi, dan implikasi akademik yang berbeda. Fokus utama pembahasan meliputi objek
dan perspektif penelitian, metodologi dan pendekatan yang digunakan, serta dampak dan reaksi yang
ditimbulkan oleh masing-masing tradisi dalam perkembangan studi Islam. Kajian Muslim berangkat
dari perspektif internal (insider), yang berpijak pada landasan normatif-keimanan dan menjadikan Al-
Qur’an serta Sunnah sebagai sumber utama pengetahuan. Dalam kerangka ini, Islam dipahami tidak
hanya sebagai objek kajian ilmiah, tetapi juga sebagai sistem nilai dan pedoman hidup yang bersifat
transenden. Sebaliknya, kajian orientalis berkembang dalam tradisi akademik Barat dengan perspektif
eksternal (outsider), yang memandang Islam sebagai fenomena sejarah, sosial, dan budaya. Pendekatan
yang digunakan cenderung bersifat historis-kritis, filologis, dan sosial-humaniora, dengan penekanan
pada analisis teks, konteks sejarah, serta dinamika masyarakat Muslim. Melalui pendekatan deskriptif-
analitis dan komparatif, artikel ini menunjukkan bahwa kajian orientalis kerap menuai kritik, terutama
terkait bias kolonial, reduksi makna normatif, dan kecenderungan generalisasi. Hasil dari penelitian ini
menujukkan bahwa , kontribusi orientalis dalam pengembangan metodologi ilmiah, kritik sumber,

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam m


mailto:rajabalfathinnasution@gmail.com
mailto:sulidar@uinsu.ac.id

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

serta perluasan literatur studi Islam tidak dapat diabaikan. Di sisi lain, kajian Muslim memiliki peran
strategis dalam memperkuat identitas keagamaan, menjaga otoritas sumber-sumber Islam, serta
mendorong pembaruan pemikiran Islam yang lebih kontekstual dan responsif terhadap tantangan
zaman. Dengan mempertemukan kedua tradisi ini secara kritis dan proporsional, artikel ini
menegaskan pentingnya dialog akademik yang terbuka, saling menghargai, dan berkeadaban guna
memperkaya khazanah studi Islam kontemporer

Kata Kunci: Perbandingan, Kajian, Muslim, Orientalis

Pendahuluan

Kajian tentang Islam berkembang melalui dua arus besar, yaitu kajian Muslim dan kajian
otientalis." Kajian Muslim lahir dari kebutuhan internal umat Islam untuk memahami,
mempertahankan, dan mengembangkan ajaran Islam berdasarkan sumber-sumber otentik, terutama
Al-Qur’an dan Sunnah, serta tradisi intelektual ulama. Sementara itu, kajian orientalis muncul dari
kalangan akademisi Barat yang menempatkan Islam sebagai objek kajian ilmiah, khususnya sejak
meningkatnya interaksi antara Barat dan dunia Timur pada abad ke-19. Perbedaan latar belakang,
tujuan, dan kerangka epistemologis menjadikan kedua tradisi ini sering diposisikan secara
berseberangan. Kajian orientalis kerap dikritik karena bias ideologis dan kolonial, sedangkan kajian
Muslim dianggap terlalu normatif dan apologetik. Namun, dikotomi ini tidak sepenuhnya tepat karena
dalam perkembangannya kedua pendekatan tersebut saling memengaruhi dan berdialog secara
akademik.’

Dalam konteks studi Islam kontemporer, perdebatan antara pendekatan znsider dan outsider
telah berkembang menjadi isu metodologis yang sangat penting dan tidak dapat diabaikan. Perdebatan
ini berangkat dari perbedaan posisi epistemologis peneliti dalam memandang Islam, apakah sebagai
sistem keyakinan yang dihayati dari dalam (insider) atau sebagai objek kajian ilmiah yang diamati dari
luar (outsider). Pendekatan znsider, yang umumnya diwakili oleh sarjana Muslim, menekankan dimensi
normatif, teologis, dan spiritual Islam dengan menjadikan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber
utama otoritas keilmuan. Sementara itu, pendekatan outsider, yang banyak dikembangkan oleh kalangan
orientalis dan akademisi Barat, cenderung memanfaatkan perangkat metodologis ilmu-ilmu modern
seperti sejarah kritis, filologi, antropologi, dan sosiologi, dengan memandang Islam sebagai fenomena
sosial dan historis.’

Urgensi pembahasan ini semakin menguat seiring dengan dinamika global yang menuntut studi
Islam untuk tampil sebagai disiplin keilmuan yang kredibel, objektif, dan mampu berdialog dengan
tradisi ilmu pengetahuan modern. Di satu sisi, kajian Muslim dituntut untuk lebih kritis dan terbuka
terhadap metode ilmiah kontemporer agar tidak terjebak pada sikap apologetik dan eksklusif yang
dapat menghambat perkembangan keilmuan. Sikap keterbukaan ini penting untuk memperkaya
analisis, memperluas perspektif, serta meningkatkan daya saing studi Islam di tingkat akademik global.

! Moh Muhtador, “Teologi Persuasif Ayat-Ayat Makkiyah; Sebuah Tafsir Relasi Umat Beragama,” Fikrah 4, no. 2 (2016):
188-99, https://doi.otg/10.21043/ fikrah.v4i2.1513.

2 Mohammad Ainul, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar, “Konstruksi Keilmuan Balaghoh : Sebuah Tinjauan Dari
Perspektif Filsafat Ilmu,” Perspektif: Jurnal Pendidikan Dan 1lnu Babasa, no. 1 (2025),

https:/ /joutnal.staiypiqgbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418.

3 Ainun Sina et al., “Kedudukan Manusia Di Alam Semesta: Manusia Sebagai ‘Abdullah, Manusia Sebagai Khalifah Fil
Atd,” Jurnal Pendidikan Dan Konseling 4, no. 3 (2022): 1349-58.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam m



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

Di sisi lain, kajian orientalis juga dituntut untuk lebih sensitif terhadap dimensi normatif dan spiritual
Islam, sehingga kajian yang dihasilkan tidak sekadar bersifat deskriptif-empiris, tetapi juga adil dalam
memahami makna internal ajaran Islam bagi pemeluknya.*

Berdasarkan realitas perkembangan studi Islam kontemporer yang ditandai oleh pluralitas
pendekatan dan keragaman latar belakang epistemologis para peneliti, kajian komparatif antara
pendekatan znsider dan outsider menjadi sangat relevan dan strategis. Relevansi ini tidak hanya bersifat
akademik, tetapi juga epistemologis dan praktis, mengingat studi Islam saat ini berada pada
persimpangan antara tuntutan objektivitas ilmiah dan kebutuhan menjaga autentisitas nilai-nilai
keislaman. Pendekatan zusider, dengan kedekatannya pada dimensi normatif dan spiritual Islam,
memiliki kekuatan dalam memahami makna internal ajaran serta sensitivitas terhadap kesakralan teks
dan tradisi. Namun, pendekatan ini kerap dikritik karena berpotensi terjebak dalam sikap normatif-
dogmatis jika tidak disertai dengan perangkat analisis ilmiah yang memadai. Sebaliknya, pendekatan
outsider unggul dalam hal ketelitian metodologis, penggunaan kerangka teoritis modern, serta
kemampuan membaca Islam dalam konteks sejarah dan sosial yang luas, meskipun tidak jarang dinilai
mengabaikan dimensi teologis dan pengalaman keberagamaan umat Islam.’

Atas dasar perbedaan sekaligus potensi tersebut, tujuan utama kajian komparatif ini adalah
untuk mengidentifikasi secara objektif dan proporsional kontribusi serta keterbatasan masing-masing
pendekatan. Pendekatan komparatif memungkinkan penilaian yang lebih adil, tidak semata-mata
menolak atau menerima salah satu tradisi keilmuan, tetapi menempatkannya sesuai dengan kapasitas
dan ruang lingkupnya. Lebih jauh, kajian ini juga bertujuan mengeksplorasi kemungkinan lahirnya
sintesis metodologis yang lebih konstruktif, yakni suatu model kajian yang tidak mempertentangkan
iman dan rasionalitas, melainkan mempertemukannya dalam kerangka ilmiah yang saling melengkapi.
Melalui perbandingan yang kritis dan reflektif, diharapkan dapat dirumuskan model studi Islam yang
integratif, yang menggabungkan ketelitian ilmiah, keterbukaan metodologis, dan kesadaran teologis
secara seimbang. Model kajian integratif yang memadukan ketelitian ilmiah dengan kesadaran teologis
memiliki potensi besar untuk memperkaya khazanah metodologi studi Islam secara signifikan. Selama
ini, studi Islam kerap diposisikan secara dikotomis antara pendekatan normatif-keagamaan dan
pendekatan akademik-ilmiah.’

Kehadiran model yang mampu menjembatani keduanya membuka ruang baru bagi
pengembangan metodologi yang tidak hanya sahih secara akademik, tetapi juga selaras dengan karakter
dasar Islam sebagai agama wahyu. Dengan kerangka metodologis yang integratif, studi Islam tidak
lagi dipahami sebagai disiplin yang eksklusif dan tertutup, melainkan sebagai bidang keilmuan yang
dinamis, reflektif, dan terbuka terhadap dialog lintas tradisi ilmu. Penguatan metodologi ini sekaligus
berdampak pada posisi studi Islam dalam percaturan akademik global. Ketika kajian Islam mampu

memanfaatkan perangkat analisis modern seperti pendekatan historis, sosiologis, antropologis, dan

4 Afidatul Asmar, “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah,” Jurnal Iinu Dakwah 40, no. 1 (2020): 54—
64, https://doi.org/10.21580/jid.v40.1.5298.

> Yosita Yosita, Dewi Purnama Sari, and Asri Karolina, “Analisis Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada Mata Pelajaran
Akidah Akhlak Kelas VI Dan Upaya Mewujudkannya Di MIN 1 Lebong,” Jurnal Literasiologi 10, no. 2 (2023),
https://doi.otg/10.47783/literasiologi.v10i2.593.

¢ Asmar, “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah.”

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 100



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

linguistik tanpa kehilangan pijakan teologisnya, maka studi Islam dapat berdialog secara setara dengan
tradisi akademik global. Kesetaraan ini bukan berarti meniru atau tunduk pada paradigma Barat,
melainkan berpartisipasi aktif sebagai subjek keilmuan yang memiliki epistemologi, nilai, dan
kontribusi khas.’

Dalam konteks ini, studi Islam tidak hanya menjadi objek kajian, tetapi juga sumber perspektif
alternatif yang memperkaya wacana ilmu pengetahuan dunia. Lebih jauh, model kajian semacam ini
berkontribusi pada terciptanya dialog akademik yang lebih inklusif, berimbang, dan berkeadaban.
Inklusivitas tercermin dari keterbukaan terhadap beragam pendekatan dan latar belakang keilmuan,
tanpa menafikan identitas dan keyakinan masing-masing. Keseimbangan terwujud melalui sikap kritis
yang adil, tidak apriori menolak maupun menerima suatu pendekatan, melainkan menilainya
berdasarkan kontribusi dan keterbatasannya.® Adapun keberadaban tercermin dalam etika akademik
yang menjunjung tinggi saling menghormati, kejujuran intelektual, dan tanggung jawab ilmiah. Di
tengah tantangan keilmuan kontemporer yang semakin kompleks seperti globalisasi pengetahuan,
fragmentasi disiplin ilmu, dan menguatnya polarisasi ideologis model kajian integratif ini menjadi
kebutuhan mendesak. Melalui pendekatan yang dialogis dan reflektif, studi Islam tidak hanya mampu
bertahan, tetapi juga berkontribusi secara bermakna dalam membangun peradaban ilmu yang lebih
adil, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia.

Metode Penelitian

Penelitian ini dirancang dengan menggunakan metode kualitatif yang dipadukan dengan
pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif, karena metode tersebut dinilai paling relevan untuk
mengkaji secara mendalam perbedaan konseptual, epistemologis, dan metodologis antara kajian
Muslim dan kajian orientalis dalam studi Islam. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti untuk
memahami makna, pola pemikiran, serta konstruksi keilmuan yang melandasi kedua tradisi kajian
tersebut secara komprehensif dan kontekstual, tanpa terjebak pada generalisasi kuantitatif yang bersifat
reduktif.” Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berupaya memotret fenomena secara
permukaan, tetapi juga menelusuri akar-akar teoretis dan ideologis yang membentuk karakter masing-
masing pendekatan. Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk memaparkan secara sistematis
karakteristik utama kajian Muslim dan kajian orientalis, mulai dari asumsi dasar, objek kajian, hingga
kerangka metodologi yang digunakan. Melalui deskripsi yang cermat, penelitian ini berusaha
menyajikan gambaran utuh tentang dinamika kedua tradisi keilmuan tersebut."

Selanjutnya, analisis dilakukan secara kritis dengan menelaah kekuatan, kontribusi, serta
keterbatasan masing-masing pendekatan, terutama dalam memahami Islam sebagai ajaran normatif
sekaligus fenomena historis dan sosial. Adapun pendekatan komparatif berfungsi untuk
mempertemukan kedua tradisi kajian tersebut dalam satu kerangka analisis, sehingga persamaan,

7 Soraya Devy and Luthfia Mawaddah, “Kesaksian Dalam Talak Menurut Abu Bakar Jabir Al-Jaziri,” E-Usrab: Jurnal
Hukum Kelnarga 1, no. 1 (2018): 57-73, https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/usrah/.

8 Nurhadi et. al, “Relevansi Konsep Rahmatan Lil ‘Alamin Terhadap Toleransi Beragama,” Darajat.Jpai 6, no. 1 (2023):
1-9, https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat.

9 Mahfudz Reza Fahlevi, “Kajian Project Based Blended Learning Sebagai Model Pembelajaran Pasca Pandemi Dan
Bentuk Implementasi Kurikulum Merdeka,” Sustainable Jurnal Kajian Mutn Pendidikan 5, no. 2 (2022): 230—49,
https://doi.otg/10.32923 /kjmp.v5i2.2714.

10 Fahlevi.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 101



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

perbedaan, serta potensi dialog dan sintesis metodologis dapat diidentifikasi secara objektif dan
proporsional. Data penelitian diperoleh melalui studi kepustakaan (library research), dengan menelaah
buku-buku, artikel jurnal ilmiah, serta literatur akademik lain yang relevan dengan tema kajian. Sumber
data primer meliputi karya-karya ilmiah yang secara khusus membahas metodologi studi Islam,
orientalisme, serta perspektif insider dan outsider dalam kajian keislaman. Sementara itu, data sekunder
diperoleh dari literatur pendukung yang memberikan penguatan analisis sekaligus konteks historis dan
teoritis yang lebih luas."

Teknik analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara sistematis dan bertahap agar mampu
menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik.
Tahap pertama adalah klasifikasi data, yaitu mengelompokkan berbagai sumber pustaka yang telah
dikumpulkan berdasarkan tema, fokus kajian, serta pendekatan metodologis yang digunakan. Pada
tahap ini, karya-karya yang merepresentasikan kajian Muslim dan kajian orientalis dipetakan secara
jelas, baik dari segi objek kajian, asumsi dasar, maupun kerangka epistemologisnya. Klasifikasi ini
penting untuk menghindari kerancuan analisis sekaligus memudahkan peneliti dalam melihat pola,
kecenderungan, dan karakteristik utama dari masing-masing tradisi keilmuan. Tahap kedua adalah
perbandingan kritis antar konsep dan metodologi. Pada tahap ini, data yang telah terklasifikasi
dianalisis dengan cara mempertemukan konsep, pendekatan, serta metode yang digunakan oleh kajian
Muslim dan kajian orientalis. Perbandingan tidak dilakukan secara dikotomis atau konfrontatif,
melainkan secara proporsional dan reflektif, dengan menimbang konteks historis, tujuan akademik,
serta latar epistemologis yang melatarbelakangi masing-masing pendekatan.'

Hasil Dan Pembahasan
A. Objek Kajian dan Perspektif

Kajian Muslim dan kajian orientalis memiliki perbedaan mendasar dalam menentukan objek
penelitian serta perspektif analisis yang digunakan. Dalam tradisi kajian Muslim, objek penelitian
difokuskan pada ajaran Islam yang bersumber dari wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, yang kemudian
dielaborasi dalam berbagai disiplin keilmuan seperti akidah, syariah, akhlak, serta kajian sejarah dan
peradaban Islam. Fokus ini menunjukkan bahwa Islam dipahami bukan sekadar sebagai fenomena
sosial, tetapi sebagai sistem ajaran ilahiah yang memiliki dimensi teologis, normatif, dan transendental.
Oleh karena itu, kajian Muslim tidak dapat dilepaskan dari kerangka keimanan yang menempatkan
wahyu sebagai sumber kebenaran utama dan otoritatif. Perspektif yang digunakan dalam kajian Muslim
bersifat internal (insider), yakni perspektif orang dalam yang memiliki keterikatan teologis dan spiritual
terhadap objek kajian."

Dalam kerangka ini, kesakralan teks, otoritas wahyu, dan keyakinan terhadap kebenaran ajaran
Islam menjadi unsur fundamental dalam proses analisis. Metodologi yang digunakan pun umumnya
dirancang untuk menjaga kehormatan teks suci sekaligus menggali makna normatif dan kontekstualnya

1 Andhika Wahyudiono, “Perkembangan Kurikulum Merdeka Belajar Dalam Tantangan Era Society 5.0,” Education
Journal : Journal Educational Research and Development 7, no. 2 (2023): 124-31, https://doi.otg/10.31537 /¢j.v7i2.1234.

12 Sholihatul Atik Hikmawati and Luluk Farida, “Pemanfaatan Media Tik Tok Sebagai Media Dakwah Bagi Dosen Iai
Sunan Kalijogo Malang,” AZXlttishol: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 2, no. 1 (2021): 1-11,
https://doi.otg/10.51339 /ittishol.v2i1.215.

13 Aqdi Asnawi, “Manahij Naqd Al-Kitab Al-Muqaddas F1 Ad-Dirasat Al-Qur aniyyah,” Kalimab: Jurnal Studi Agama Dan
Pemiteiran Islam 18, no. 2 (2020): 312, https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 102



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

bagi kehidupan umat. Dengan demikian, objektivitas dalam kajian Muslim tidak dimaknai sebagai sikap
netral yang menanggalkan iman, melainkan sebagai upaya ilmiah yang bertanggung jawab dan beretika
dalam bingkai keimanan. Sebaliknya, kajian orientalis memandang Islam sebagai fenomena historis,
sosial, dan budaya yang dapat diteliti sebagaimana objek-objek ilmu sosial dan humaniora lainnya
(Wahib, 2018). Teks-teks keagamaan, termasuk Al-Qur’an dan hadis, diposisikan sebagai dokumen
sejarah yang lahir dalam konteks sosial tertentu dan karenanya terbuka untuk dianalisis secara kritis.
Perspektif yang digunakan bersifat eksternal (outsider), tanpa keterikatan normatif terhadap wahyu,
dengan tujuan mencapai objektivitas ilmiah berdasarkan standar akademik Barat."

Pendekatan historis-kritis dan sosial-humaniora yang lazim digunakan dalam kajian orientalis
memungkinkan lahirnya analisis yang kaya secara historis dan metodologis. Melalui pendekatan ini,
teks-teks keagamaan Islam dikaji dengan perangkat ilmiah modern, seperti filologi, kritik sumber,
sosiologi, dan antropologi. Hasilnya, kajian orientalis sering kali mampu mengungkap latar sejarah,
dinamika sosial, serta proses pembentukan tradisi keilmuan Islam secara lebih rinci dan sistematis.
Kontribusi ini memiliki nilai akademik yang signifikan, terutama dalam memperluas khazanah literatur,
memperkenalkan perspektif baru, serta mendorong pengembangan metode analisis yang lebih variatif
dalam studi Islam. Namun demikian, pendekatan tersebut juga kerap menuai kritik dari kalangan
sarjana Muslim karena berpotensi mereduksi dimensi sakral dan teologis Islam. Ketika wahyu
diperlakukan semata-mata sebagai produk sejarah atau konstruksi sosial, aspek transendental yang
menjadi inti ajaran Islam berisiko terabaikan.

Reduksi ini tidak hanya berdampak pada pemahaman teks, tetapi juga pada cara Islam
diposisikan dalam wacana akademik global, yakni lebih sebagai objek kajian budaya daripada sebagai
sistem keyakinan yang hidup dan normatif. Dalam konteks ini, kritik epistemologis menjadi penting
untuk menegaskan bahwa Islam memiliki karakter khas yang tidak sepenuhnya dapat dijelaskan dengan
kerangka positivistik atau rasional-empiris semata. Perbedaan perspektif antara kajian Muslim dan
kajian orientalis inilah yang menjadikan dialog dan kajian komparatif keduanya bersifat penting dan
strategis. Dialog akademik yang dibangun secara terbuka dan berkeadaban memungkinkan terjadinya
saling koreksi, saling melengkapi, dan saling memperkaya. Kajian komparatif membantu
mengidentifikasi titik temu dan titik beda secara proporsional, sekaligus membuka peluang lahirnya
pendekatan integratif yang mampu mengakomodasi ketelitian ilmiah tanpa mengabaikan dimensi
teologis. Dengan demikian, pengembangan studi Islam kontemporer tidak terjebak dalam dikotomi
insider—outsider, melainkan bergerak menuju paradigma keilmuan yang lebih inklusif, reflektif, dan
relevan dengan tantangan global.”

B. Metodologi dan Pendekatan
Dalam tradisi kajian Muslim, metodologi keilmuan dikembangkan secara integratif melalui

penggunaan metode bayani, burhani, dan irfani. Metode bayani menekankan pemahaman teks wahyu

14 Fadhilah Umami et al., “Pengertian , Objek , Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek,
Ruang Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang M,” Fatih: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28-34,
https:/ /ziaresearch.or.id/index.php/fatih/atticle/view/339/313.

15 Rachma Zahra Nuragila et al., “Critical Analysis of the Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet
SAW: A Comparative Study of the Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma,” Journal Of Fikrul Isiam
01, no. 01 (2025): 87-96, https:/ /aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article/view/1/10.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 103



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

berdasarkan kaidah kebahasaan, tafsir, dan ushul fikih, sehingga pendekatan normatif-tekstual tetap
menjadi fondasi utama dalam menafsirkan ajaran Islam. Metode burhani melengkapi pendekatan
tersebut dengan penalaran rasional dan argumentatif, yang memanfaatkan logika, filsafat, serta analisis
kritis untuk memperkuat koherensi dan relevansi ajaran Islam dalam berbagai konteks. Sementara itu,
metode z7fani menghadirkan dimensi intuitif dan spiritual melalui pengalaman batin, tasawuf, dan etika,
yang menekankan penghayatan nilai-nilai wahyu secara mendalam. Ketiga metode ini tidak berdiri
sendiri, melainkan saling melengkapi dalam upaya memahami Islam secara utuh dan komprehensif.
Dalam praktiknya, kajian Muslim kontemporer semakin mengombinasikan pendekatan normatif-
tekstual dengan pendekatan historis, filosofis, dan sosiologis. Integrasi ini dilakukan untuk menjawab
tantangan zaman yang semakin kompleks, seperti isu keadilan sosial, pluralisme, hak asasi manusia,
dan perkembangan ilmu pengetahuan modern.'

Dengan pendekatan integratif tersebut, kajian Muslim berupaya menjaga kesetiaan terhadap
sumber wahyu sekaligus memastikan relevansinya bagi realitas sosial yang terus berubah. Sebaliknya,
kajian orientalis lebih menekankan pendekatan historis-kritis, filologi, dan komparatif. Metode
historis-kritis digunakan untuk menelusuri proses kodifikasi teks, konteks sosial-politik kemunculan
Islam, serta dinamika transmisi dan penafsiran ajaran dari masa ke masa. Pendekatan filologis berfokus
pada analisis bahasa, manuskrip, dan varian teks, sementara pendekatan komparatif membandingkan
Islam dengan tradisi keagamaan lain guna mengidentifikasi kemungkinan pengaruh dan interaksi
historis. Meskipun pendekatan-pendekatan ini memperkaya khazanah metodologi dan membuka
wawasan baru dalam studi Islam, kritik sering muncul ketika analisis dilakukan dengan asumsi yang
mengabaikan perspektif internal umat Islam."”

Pengabaian terhadap perspektif internal umat Islam dalam kajian orientalis berpotensi
melahirkan kesimpulan yang bersifat reduktif dan kurang sensitif terhadap dimensi teologis serta
spiritual Islam. Ketika Islam dipahami semata-mata sebagai produk sejarah, konstruksi sosial, atau
fenomena budaya, maka aspek wahyu sebagai sumber kebenaran transenden cenderung terpinggirkan.
Akibatnya, ajaran-ajaran fundamental Islam yang bagi umatnya memiliki nilai sakral dan normatif
sering direduksi menjadi sekadar hasil dinamika politik, ekonomi, atau pengaruh tradisi keagamaan
lain. Reduksi semacam ini tidak hanya menyederhanakan kompleksitas Islam, tetapi juga berisiko
menimbulkan kesalahpahaman terhadap makna terdalam dari praktik keagamaan dan pengalaman
spiritual umat Muslim. Selain itu, kurangnya sensitivitas terhadap dimensi teologis dan spiritual dapat
menyebabkan jarak epistemologis yang lebar antara peneliti dan objek kajian. Kesimpulan yang
dihasilkan mungkin konsisten secara metodologis menurut standar akademik Barat, tetapi tidak
sepenuhnya dapat diterima atau dipahami oleh komunitas Muslim karena bertentangan dengan
keyakinan dasar mereka."

16 Miftah Miftah and Irma Riyani, “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid,” A/-Bayan: Jurnal Studi Imn Al-
QOunr'an Dan Tafsir 3, no. 1 (2018), https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i1.3127.

17 Zainap Hartati Ahmad Muhajir, Muslimah, “Konsep Dan Klasifikasi Ilmu Pengetahuan Dalam Islam,” Jurnal
Pendidikan Dan Islam Kontemporer 2, no. 2 (2021): 9-15.

18 Erry Nurdianzah, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Jawa (Kajian Historis Pendidikan Islam Dalam
Dakwah Walisanga),” Jurnal Pendidikan Agama Islam Universitas Wahid Hasyim 7, no. 2 (2019): 184-98,
https://ojs.unimal.ac.id/kande/atticle/view/7239/3431.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 104



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

Dalam konteks ini, kajian ilmiah berpotensi kehilangan relevansi sosial dan dialogisnya, bahkan
dapat memperkuat prasangka atau ketegangan intelektual antara dunia Barat dan dunia Islam. Oleh
karena itu, kondisi tersebut menegaskan pentingnya dialog metodologis yang lebih seimbang antara
tradisi kajian Muslim dan kajian orientalis. Dialog ini tidak dimaksudkan untuk meniadakan perbedaan
paradigma, melainkan untuk membangun saling pengertian dan penghargaan terhadap landasan
epistemologis masing-masing. Dengan dialog yang terbuka dan berkeadaban, pendekatan historis-
kritis dan filologis dapat diperkaya oleh kesadaran teologis dan spiritual, sementara kajian Muslim
dapat memperoleh manfaat dari ketelitian metodologis dan kedalaman analisis historis. Pendekatan
yang lebih seimbang ini diharapkan mampu menghasilkan kajian Islam yang lebih utuh, adil, dan
reflektif, serta relevan bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan kehidupan keagamaan di era global.
C. Dampak dan Reaksi

Kajian Muslim berkontribusi pada penguatan keimanan, pembentukan karakter moral, serta
pengembangan pemikiran Islam yang kontekstual. Melalui pendekatan normatif yang dikombinasikan
dengan analisis historis dan sosial, kajian Muslim berperan dalam menjaga kesinambungan tradisi
keilmuan Islam sekaligus menjawab tantangan modernitas."” Di sisi lain, kajian orientalis memberikan
dampak yang bersifat kompleks dan ambivalen dalam perkembangan studi Islam. Di satu sisi,
pendekatan historis-kritis dan filologis yang dikembangkan oleh para orientalis telah memberikan
kontribusi nyata terhadap pengayaan metodologi kajian Islam. Melalui kerja-kerja filologis yang
cermat, banyak manuskrip klasik Islam berhasil ditemukan, dikatalogkan, diedit secara kritis, dan
dipublikasikan sehingga dapat diakses oleh komunitas akademik global. Upaya ini membantu
pelestarian khazanah intelektual Islam, sekaligus membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih
sistematis terhadap sejarah pemikiran, hukum, dan tafsir Islam. Selain itu, pendekatan historis-kritis
turut mendorong munculnya kesadaran akan pentingnya konteks sejarah, dinamika sosial, dan proses
transmisi ilmu dalam memahami teks dan tradisi Islam.”

Namun, di sisi lain, orientalisme juga memunculkan berbagai persoalan serius yang berdampak
pada relasi intelektual antara Barat dan dunia Muslim. Banyak kajian orientalis dikritik karena sarat
dengan generalisasi berlebihan, penggunaan asumsi yang tidak netral, serta bias kolonial yang
memandang Islam sebagai “yang lain” (#he other). Dalam beberapa kasus, Islam direpresentasikan secara
simplistik, statis, atau bahkan problematis, sehingga melahirkan stereotip negatif yang berpengaruh
tidak hanya dalam wacana akademik, tetapi juga dalam persepsi sosial dan kebijakan politik. Kondisi
ini memicu resistensi dari kalangan sarjana dan masyarakat Muslim yang memandang orientalisme
sebagai proyek intelektual yang tidak sepenuhnya objektif dan sering kali merugikan citra Islam.
Perbedaan dampak yang ditimbulkan oleh kajian orientalis menunjukkan secara jelas pentingnya sikap
kritis dan selektif dalam meresponsnya, khususnya di kalangan sarjana Muslim. Sikap kritis menjadi
prasyarat utama agar karya-karya orientalis tidak diterima secara apriori sebagai representasi objektif
tentang Islam. Melalui sikap kritis, sarjana Muslim diharapkan mampu menelaah secara mendalam
asumsi metodologis, kerangka epistemologis, serta latar ideologis yang melandasi suatu kajian. Klaim
objektivitas ilmiah yang sering dikemukakan orientalis perlu diuji secara cermat, mengingat tidak

19 Muhtador, “Teologi Persuasif Ayat-Ayat Makkiyah; Sebuah Tafsir Relasi Umat Beragama.”
20 Hesti Agusti Saputti et al., “Peran Sosial Umat Dalam Membangun Solidaritas Menurut Tafsir Surah At-Taubah Ayat
71,7 Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Isiam 2, no. 5 (2024): 01-19, https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i5.477.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 105



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

sedikit kajian yang dipengaruhi oleh warisan kolonial, orientasi euro-sentris, atau paradigma sekular
yang meminggirkan dimensi wahyu dan spiritualitas Islam. Dengan kritik epistemologis yang tajam,
bias-bias tersembunyi tersebut dapat diidentifikasi dan dikoreksi secara argumentatif.”'

Di samping itu, sikap selektif juga memiliki peran yang tidak kalah penting. Sikap ini
memungkinkan sarjana Muslim untuk memanfaatkan kontribusi positif orientalisme tanpa harus
menerima keseluruhan kerangka berpikirnya. Kontribusi orientalis dalam pengembangan metodologi
penelitian, khususnya dalam bidang filologi, kritik teks, historiografi, dan dokumentasi manuskrip,
dapat menjadi sumber penting bagi penguatan studi Islam. Pemanfaatan ini dilakukan secara
proporsional, dengan tetap menempatkan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber otoritatif utama
dalam tradisi keilmuan Islam. Dengan demikian, asumsi-asumsi yang bertentangan dengan landasan
teologis Islam tidak diadopsi secara mentah, melainkan disaring melalui kerangka worldview
Islam.Melalui pendekatan kritis dan selektif, kajian orientalis dapat ditempatkan secara lebih
proporsional dalam peta studi Islam kontemporer, yakni sebagai mitra dialog akademik, bukan sebagai
otoritas tunggal dalam memahami Islam. Penempatan yang proporsional ini penting untuk
menghindari sikap ekstrem, baik berupa penolakan total terhadap orientalisme maupun penerimaan
tanpa teserve terhadap seluruh temuan dan asumsi yang dikemukakannya.”

Dengan menjadikan orientalisme sebagai mitra dialog, sarjana Muslim memiliki ruang untuk
berinteraksi secara aktif, menguji argumen, serta mengajukan kritik akademik yang berbasis pada
landasan epistemologis Islam. Posisi ini sekaligus membuka ruang dialog yang setara antartradisi
keilmuan. Dialog yang setara meniscayakan adanya saling pengakuan terhadap perbedaan paradigma,
tujuan, dan asumsi dasar masing-masing pendekatan. Dalam dialog semacam ini, kajian orientalis dapat
dikoreksi ketika terjebak dalam generalisasi, reduksionisme, atau bias ideologis, sementara kajian
Muslim juga dapat diperkaya melalui ketelitian metodologis, pendekatan historis, dan tradisi kritik teks
yang berkembang di Barat. Proses saling mengoreksi dan saling memperkaya ini menjadi fondasi
penting bagi tumbuhnya iklim akademik yang sehat, terbuka, dan berkeadaban. Lebih jauh, pendekatan
kritis-dialogis membuka peluang besar bagi pengembangan studi Islam yang lebih adil dan reflektif.
Keadilan dalam konteks ini berarti menempatkan setiap tradisi keilmuan pada posisinya secara
proporsional, tanpa menafikan kontribusi pihak lain, tetapi juga tanpa mengorbankan prinsip-prinsip
dasar Islam sebagai agama wahyu. Sikap adil menuntut pengakuan bahwa kajian non-Muslim, termasuk
orientalisme, memiliki sumbangan tertentu dalam pengayaan metodologi, dokumentasi sejarah, dan
pengembangan wacana akademik.”

Namun, pada saat yang sama, keadilan juga mengharuskan penegasan bahwa Islam tidak dapat
sepenuhnya direduksi menjadi objek kajian historis atau fenomena sosial semata, karena di dalamnya
terkandung dimensi transendental yang menjadi inti keyakinan umat. Sementara itu, sikap reflektif
mendorong studi Islam untuk terus mengevaluasi metode, paradigma, dan tujuan kajiannya. Refleksi
ini penting agar studi Islam tidak terjebak dalam pengulangan wacana klasik tanpa konteks, atau

2! Hesti Agusti Saputti et al.

22 Sri Hartanti and Triana Susanti, “Usia Ideal Menikah Dalam Islam; Tafsir Al-Qur’an Surat An-Nisa Ayat 6 Dan An-
Nur Ayat 32,” Bertunabh Jurnal Syariah Dan Efkonomi Islam 2, no. 2 (2021): 28-35, https://doi.org/10.56633/jsie.v2i2.277.
23 Cucu Susianti, “Efektivitas Metode Talaqqi Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an Anak Usia
Dini,” Tunas Siliwangi Halaman 2, no. 1 (2016): 1-19.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 106



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

sebaliknya, larut dalam adopsi metodologi modern tanpa penyaringan epistemologis. Dengan refleksi
kritis, sarjana Muslim dapat menimbang sejauh mana metode tertentu masih relevan, bagaimana
paradigma keilmuan perlu diperbarui, serta ke arah mana tujuan kajian Islam seharusnya diarahkan
dalam menjawab persoalan-persoalan aktual umat dan kemanusiaan.” Dalam menghadapi tantangan
keilmuan global seperti globalisasi pengetahuan, pluralitas perspektif, dan tuntutan pendekatan
interdisipliner studi Islam dituntut untuk bersikap adaptif tanpa kehilangan jati dirinya. Adaptivitas
ini bukan berarti kompromi terhadap prinsip teologis, melainkan kemampuan untuk berdialog,
berkolaborasi, dan berkontribusi dalam percakapan ilmiah global dengan identitas yang jelas.”

Dengan menjaga keseimbangan antara keterbukaan intelektual dan kesetiaan terhadap identitas
teologis serta spiritual, studi Islam memiliki peluang besar untuk berkembang menjadi disiplin
keilmuan yang matang, berdaya saing, dan relevan di tingkat global. Keseimbangan ini menuntut
sarjana Islam untuk bersikap terbuka terhadap metode, teori, dan temuan ilmiah modern, termasuk
yang berasal dari tradisi akademik non-Muslim, tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar keimanan
dan nilai-nilai transendental yang melekat dalam ajaran Islam. Dengan demikian, studi Islam dapat
mengakomodasi ragam pendekatan ilmiah, baik normatif, historis, filosofis, maupun sosiologis,
sehingga menghasilkan kajian yang komprehensif dan mendalam. Dalam konteks globalisasi ilmu
pengetahuan, keterbukaan intelektual ini memungkinkan studi Islam berpartisipasi secara aktif dalam
dialog lintas disiplin dan lintas budaya. Sarjana Islam yang mampu menyeimbangkan kesetiaan pada
identitas teologis dengan adaptasi terhadap metodologi ilmiah modern dapat berkontribusi dalam
percakapan akademik global, menjadikan studi Islam relevan, kritis, dan produktif. Hal ini juga berarti
bahwa pengembangan ilmu Islam tidak sekadar terbatas pada pengkajian internal komunitas Muslim,
tetapl mampu memberikan wawasan, inspirasi, dan pemahaman yang konstruktif bagi dunia ilmiah
secara luas.”

Selain itu, studi Islam yang berlandaskan keseimbangan antara keterbukaan intelektual dan
kesetiaan terhadap identitas teologis serta spiritual tidak hanya berfungsi sebagai sarana penguatan
identitas umat, tetapi juga sebagai instrumen strategis dalam pembangunan peradaban. Dengan fondasi
yang kokoh pada nilai-nilai ajaran Islam, kajian ini mampu mengintegrasikan ilmu pengetahuan, moral,
dan etika sebagai landasan pengembangan masyarakat yang beradab dan berkeadilan. Studi Islam yang
matang dan reflektif memungkinkan lahirnya generasi Muslim yang tidak hanya memiliki wawasan
keagamaan yang mendalam, tetapi juga kemampuan berpikir kritis, analitis, dan solutif dalam
menghadapi berbagai tantangan kontemporer, baik di tingkat lokal maupun global. Lebih jauh, disiplin
keilmuan ini berpotensi memperkuat kontribusi intelektual Islam dalam percakapan akademik global.
Kajian yang berdaya saing dapat menghasilkan temuan ilmiah yang relevan, metode yang sistematis,
serta perspektif yang inovatif, sehingga studi Islam tidak hanya menjadi tradisi kajian internal umat,

tetapi juga mampu memberikan sumbangan bermakna bagi pengembangan ilmu pengetahuan,

24 Darwin Harahap, “Peran Ulama Timur Tengah Tengah Tehadap Nusantara Abad XVII Dan VXIII Akar
Pembaharuan Pemikiran Islam,” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK LAIN Padangsidimpnan 3, no. 1 (2021): 157-72,
https://doi.otg/10.24952/tad.v3i1.4178.

25 Asmar, “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah.”

26 Ainul Yaqin and Roziana Amalia, “Mitos Dan Realitas: Bahaya Penafsiran Alquran Orientalisme Terhadap Kaum
Muslimin,” ALQorni : Jurnal Imn Al-Qur'an Dan Tafsir 1, no. 0 (2025): 25-50,

https://ejournal . kopertais4.or.id/madura/index.php/alqorni/article/view/7883.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 107



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

kemanusiaan, dan peradaban dunia secara luas. Pendekatan yang reflektif dan adaptif memungkinkan
disiplin ini menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu modern tanpa kehilangan nilai-nilai
transendental dan etika Islam.”’

Dengan demikian, studi Islam tidak hanya berperan dalam mempertahankan dan melestarikan
warisan intelektual serta spiritual umat, tetapi juga menegaskan posisinya sebagai disiplin keilmuan
yang inklusif, konstruktif, dan adaptif. Kajian yang inklusif memungkinkan studi Islam membuka
ruang bagi interaksi dengan berbagai tradisi keilmuan lain, menghargai perbedaan perspektif, dan
menampung gagasan-gagasan baru tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Sikap
konstruktif menjadikan studi ini mampu menghasilkan pemikiran yang relevan, solutif, dan
membangun, baik untuk pengembangan ilmu pengetahuan maupun untuk menjawab tantangan sosial
dan kultural yang dihadapi umat Muslim maupun masyarakat global. Sementara itu, sikap adaptif
memungkinkan studi Islam menyesuaikan diri dengan dinamika ilmu modern, teknologi, dan
globalisasi pengetahuan, sehingga tetap relevan dan mampu berpartisipasi aktif dalam percakapan
akademik internasional.”

Melalui pengembangan yang seimbang antara keterbukaan intelektual dan kesetiaan pada nilai-
nilai teologis, studi Islam dapat menjadi jembatan yang efektif antara tradisi keilmuan klasik yang kaya
dengan khazanah pemikiran Islam dan modernitas global yang menuntut metodologi ilmiah, analisis
kritis, dan inovasi konseptual. Posisi ini memungkinkan terciptanya dialog lintas budaya yang
produktif, di mana nilai-nilai spiritual, etika, dan moral Islam dapat dipahami dan diapresiasi dalam
konteks global, sekaligus memperkaya tradisi akademik dunia. Pada akhirnya, studi Islam tidak hanya
berfungsi sebagai media pembelajaran dan pemahaman keagamaan, tetapi juga sebagai kontributor
yang nyata bagi kemajuan ilmu pengetahuan, pembangunan peradaban, dan kesejahteraan manusia
secara holistik, menegaskan relevansinya sebagai disiplin yang dinamis, progresif, dan berpijak pada

prinsip keilmuan serta nilai-nilai kemanusiaan.”

Kesimpulan

Perbandingan antara kajian Muslim dan kajian orientalis mempetlihatkan adanya perbedaan
mendasar dalam hal perspektif, metodologi, dan tujuan penelitian. Kajian Muslim berangkat dari
perspektif internal (insider) yang bersifat normatif, dengan orientasi utama pada penguatan ajaran,
pemeliharaan otoritas wahyu, serta pembentukan dan penguatan identitas keagamaan umat Islam.
Dalam kerangka ini, Al-Qur’an dan Sunnah diposisikan sebagai sumber kebenaran utama yang tidak
hanya dikaji secara akademik, tetapi juga dijadikan pedoman normatif dalam kehidupan beragama dan
bermasyarakat. Oleh karena itu, objektivitas dalam kajian Muslim dipahami sebagai kesetiaan ilmiah
yang selaras dengan nilai-nilai keimanan dan etika keilmuan Islam. Sebaliknya, kajian orientalis bersifat

27 Roma Ulinnuha, “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of Interreligious
Communication in West Sumatra,” ESENSLA: Jurnal Iinmu-Lmn Ushuluddin 22, no. 1 (2021): 115-26,
https://doi.otg/10.14421/esensia.v22i1.2816.

28 Maulida Ulfa, “Maintaining Religious Moderation in the Digital Age: Challenges and Strategies for Facing
Technology,” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 3, no. 1 (2024): 43—63, https:/ /j-
las.Jemkomindo.otg/index.php/BCoP]J-LAS.

2 Yusnawati Yusnawati, Ahmad Wira, and Afriwardi Afriwardi, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di
Instagram,” Tatar Pasundan: Jurnal Diklat Keagamaan 15, no. 1 (2021): 01-09, https://doi.org/10.38075/tp.v15i1.178.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 108



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

analitis dan eksternal (outsider), dengan menggunakan pendekatan historis-kritis, filologis, dan sosial-
humaniora. Islam dipahami sebagai fenomena sejarah dan budaya yang dapat dianalisis secara kritis
tanpa keterikatan normatif terhadap wahyu. Pendekatan ini bertujuan untuk menjelaskan asal-usul,
perkembangan, serta dinamika ajaran dan praktik Islam dalam konteks sosial-politik tertentu.
Meskipun pendekatan semacam ini kerap menuai kritik, terutama karena adanya bias kolonial,
generalisasi berlebihan, dan kecenderungan reduksionis, kajian orientalis tetap memberikan kontribusi
penting bagi perkembangan studi Islam, khususnya dalam pengayaan metodologi, kritik sumber, dan
dokumentasi sejarah Islam. Oleh karena itu, diperlukan sikap kritis dan selektif dalam merespons
karya-karya orientalis. Sikap kritis memungkinkan sarjana Muslim mengidentifikasi keterbatasan dan
bias metodologis, sementara sikap selektif membuka ruang pemanfaatan kontribusi positif
orientalisme tanpa harus mengadopsi asumsi yang bertentangan dengan nilai-nilai dan otoritas
keilmuan Islam. Dengan pendekatan ini, studi Islam dapat berkembang secara dinamis, ilmiah, dan
tetap berakar kuat pada landasan teologisnya.

Daftar Pustaka

Ahmad Muhajir, Muslimah, Zainap Hartati. “Konsep Dan Klasifikasi Ilmu Pengetahuan Dalam
Islam.” Jurnal Pendidikan Dan Islam Kontemporer 2, no. 2. (2021): 9-15.

Ainul, Mohammad, Fikri Mahmudi, and M Yunus Abu Bakar. “Konstruksi Keilmuan Balaghoh :
Sebuah Tinjauan Dari Perspektif Filsafat Ilmu.” Perspektif : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Babasa, no.
1 (2025). https://journal.staiypigbaubau.ac.id/index.php/Perspektif/article/view/2116/2418.

Asmar, Afidatul. “Ekspresi Keberagaman Online: Media Baru Dan Dakwah.” Jurnal Iimu Dakwah 40,
no. 1 (2020): 54—64. https://doi.org/10.21580/jid.v40.1.5298.

Asnawi, Aqdi. “Manahij Naqd Al-Kitab Al-Muqaddas F1 Ad-Dirasat Al-Qur aniyyah.” Kalimah: Jurnal
Studi Agama Dan Pemifkiran Islam 18, no. 2 (2020): 312. https://doi.org/10.21111/klm.v18i2.4869.

Devy, Soraya, and Luthfia Mawaddah. “Kesaksian Dalam Talak Menurut Abu Bakar Jabir Al-Jaziri.”
ElUsrah:  Jurnal ~ Hukum  Kelnarga 1, no. 1 (2018): 57-73. https://jurnal.at-
ranity.ac.id/index.php/usrah/.

Fahlevi, Mahfudz Reza. “Kajian Project Based Blended Learning Sebagai Model Pembelajaran Pasca
Pandemi Dan Bentuk Implementasi Kurikulum Merdeka.” Swstainable Jurnal Kajian Mutn
Pendidikan 5, no. 2 (2022): 230-49. https://doi.org/10.32923 /kjmp.v5i2.2714.

Harahap, Darwin. “Peran Ulama Timur Tengah Tengah Tehadap Nusantara Abad XVII Dan VXIII
Akar Pembaharuan Pemikiran Islam.” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK LAIN
Padangsidimpnan 3, no. 1 (2021): 157-72. https://doi.org/10.24952/tad.v3i1.4178.

Hartanti, Sti, and Triana Susanti. “Usia Ideal Menikah Dalam Islam; Tafsir Al-Qur’an Surat An-Nisa
Ayat 6 Dan An-Nur Ayat 32.” Bertuah Jurnal Syariah Dan Eonomi Islam 2, no. 2 (2021): 28-35.
https://doi.org/10.56633/jsie.v2i2.277.

Hesti Agusti Saputri, Siti Nur Kholifah, Farzila Wati, and Rajif Adi Sahroni. “Peran Sosial Umat Dalam
Membangun Solidaritas Menurut Tafsit Surah At-Taubah Ayat 71.” Jurnal Manajemen Dan
Pendidikan Agama Islam 2, no. 5 (2024): 01-19. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i5.477.

Hikmawati, Sholihatul Atik, and Luluk Farida. “Pemanfaatan Media Tik Tok Sebagai Media Dakwah
Bagi Dosen lai Sunan Kalijogo Malang.” A/-I##ishol: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 2, no. 1
(2021): 1-11. https://doi.org/10.51339/ittishol.v2i1.215.

Miftah, Miftah, and Irma Riyani. “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid.” .A/-Bayan: Jurnal
Studi Imn Al- Qur'an Dan Tafsir 3, no. 1 (2018). https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i1.3127.

Muhtador, Moh. “Teologi Persuasif Ayat-Ayat Makkiyah; Sebuah Tafsir Relasi Umat Beragama.”
Fikrah 4, no. 2 (2016): 188-99. https://doi.org/10.21043/ fikrah.v4i2.1513.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 109



Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 3. No. 1. Januari 2026
e-ISSN: 3062-8377 Hal: 98-110

Nuragqila, Rachma Zahra, Siti Nuryanah, Wiwi Alawiyah, and Yosi Supenti. “Critical Analysis of the
Western Orientalist Conception of the Hadith of the Prophet SAW: A Comparative Study of the
Thoughts of Ignaz Goldziher and Joseph Schacht Rachma.” Journal Of Fikrul Islam 01, no. 01
(2025): 87-96.
https:/ /aksaranusantarafoundation.com/index.php/fikrulislam/article /view/1/10.

Nurdianzah, Erry. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Jawa (Kajian Historis Pendidikan
Islam Dalam Dakwah Walisanga).” Jurnal Pendidikan Agama Isiam Universitas Wahid Hasyim 7, no.
2 (2019): 184-98. https://ojs.unimal.ac.id/kande/atticle/view/7239/3431.

Nurhadi et. al. “Relevansi Konsep Rahmatan Lil ‘Alamin Terhadap Toleransi Beragama.” Darajat, [pai
6, no. 1 (2023): 1-9. https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat.

Sina, Ainun, Devi Ariani, Khairan Syahputra Tarigan, Nerisa Sertiawan, and MardinalTarigan.
“Kedudukan Manusia Di Alam Semesta: Manusia Sebagai ‘Abdullah, Manusia Sebagai Khalifah
Fil Ard.” Jurnal Pendidikan Dan Konseling 4, no. 3 (2022): 1349-58.

Susianti, Cucu. “Efektivitas Metode Talaqqi Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qut’an
Anak Usia Dini.” Tunas Siliwangi Halaman 2, no. 1 (2016): 1-19.

Ulfa, Maulida. “Maintaining Religious Moderation in the Digital Age: Challenges and Strategies for
Facing Technology.” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 3, no. 1 (2024):
43—63. https:/ /j-las.lemkomindo.org/index.php/BCoP]-LAS.

Ulinnuha, Roma. “Religious Exclusivity, Harmony and Moderatism amid Populism: A Study of
Interreligious Communication in West Sumatra.” ESENSLA: Jurnal 1inn-Iimu Ushuluddin 22, no.
1 (2021): 115-26. https://doi.org/10.14421/esensia.v22i1.2816.

Umami, Fadhilah, Putri Ega Aulia, Mhd Azka Fata Siregar, and Sulidar. “Pengertian , Objek , Ruang
Lingkup Orientalisme Dan Latar Belakang Pengertian, Objek, Ruang Lingkup Orientalisme Dan
Latar Belakang M.” Fatib: Journal of Contemporary Research 03, no. 01 (2026): 28-34.
https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih /article /view /339 /313.

Wahyudiono, Andhika. “Perkembangan Kurikulum Merdeka Belajar Dalam Tantangan Era Society
5.0.” Education Journal : Journal Educational Research and Development 7, no. 2 (2023): 124-31.
https://doi.org/10.31537 /¢j.v7i2.1234.

Yaqin, Ainul, and Roziana Amalia. “Mitos Dan Realitas: Bahaya Penafsiran Alquran Orientalisme
Terhadap Kaum Muslimin.” A/~Qomi : Jurnal 1lmn Al-Qur'an Dan Tafsir 1, no. 0 (2025): 25-50.
https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alqorni/article/view/7883.

Yosita, Yosita, Dewi Purnama Sari, and Asri Karolina. “Analisis Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada
Mata Pelajaran Akidah Akhlak Kelas VI Dan Upaya Mewujudkannya Di MIN 1 Lebong.” Jurnal
Literasiologi 10, no. 2 (2023). https://doi.org/10.47783 /literasiologi.v10i2.593.

Yusnawati, Yusnawati, Ahmad Wira, and Afriwardi Afriwardi. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama Di Instagram.” Tatar Pasundan: Jurnal Dilat Keagamaan 15, no. 1 (2021): 01-09.
https://doi.org/10.38075/tp.v15i1.178.

Jurnal Al-Qolamuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 110



